# EXERCITATIONES

## METAPHYSICÆ, DE DEO:

Quod sit objectum Metaphysicæ.

Quod sit naturaliter cognoscibilis, quousque,
& quibus mediis. Quod sit Æternus, & Immensus (contra Vorstium) & quomodo, &c.

Per THOMAM BARLOW Artium Magistrum, & Collegij Regina Oxon: Socium.

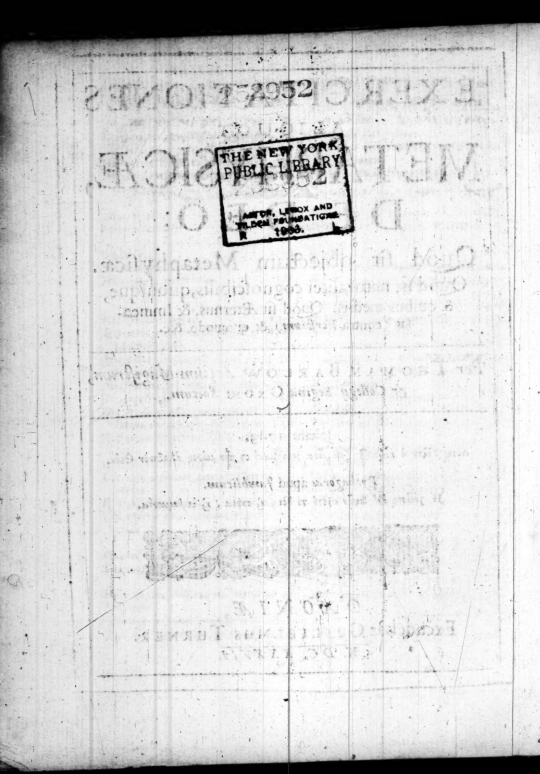
Johan: 17. 3.

'Αυτή ή όξιν ή αιώνι ζοή, ίνα γινώσκωσί σε τον μόνον αληθινόν Θεόν.

Pythagoras apud famblicum. H' woons A Seov apent re det, no mola, no dusaucoria.



OXONIÆ, Excudebat Guilielmus Turner.





### LECTOR I.

N tibi (Lector benighe) abortivam infirmi parentis progeniem, quam in lucem hanc, nudam, & tutelà omni, & tutore orbatam emissimus. Nempe illi precamur, & vovemus pacatum pelagus, Deos propitios, & compositos sluctus; ut Neptuno viam secundante, naufragii se-

cura, tranquille naviget. Quod si non contingat, obnubilatam cœli inclementiam, & turbatos fluctus vel ferat proles nostra, vel (perme licet) pereat. Ut sicut in publicum immature prodibat, sic & immature exeat. Patronum certe non meruit, (inconcinnum enim foret, minutias usque adeò misellas, nomini magno inscribere) nec revera ullo indiget patrocinio. Ea enim infirmorum conditio, ut sibi in patrocinium sufficiat sua ipsorum imbecillitas; & ideò ab injuriis tuta esse queant, quia semet tutari nequeant. Hæc enim perpetua infirmitatis fœlicitas, ut' infra minorum invidiam posita, & magnorum odia, utcunque obscure delirescit, secure tamen. Hostem minorem dedignatur nobilior spiritus: Bellum cum captivis, & faminis gerere non possum, (inquit Alexander a) armatus sit opor- a Apudo Curt. set quem ego persequor. Idem Ascanii animus apud Maronem: dri.

prædam imbellem contemnit, ferámque expectat, non fine periculo debellandam----Optat aprum, aut fulvum de monte leonem. Est & in brutis illa indoles : feram minorem nec occidere dignatur leoninus furor :

In tauros ruuns Lybici leones, Non funt papitionibus molesti.

Infirmitate ideò sua munitus partus hic noster, securè prodeat; nec magnorum odia aut censuras perhorrescat, utpotè infra talium amorem pariter, & iram positus. Quod si minorum aliquis in conatus nostros, tantillos scilices, severiori critica, & censura nimio selle attemperata animadvertat, Egregiam verò laudem, o spolia ampla reportabit. Certissimum hoc erit degeneris animi, & spiritus vulgaris indicium, sevire in appendicem, & infirmum aggredi: Calcai sacemem vulgus, nempe quia vulgus. Sed sciat ignobilis illa animadversorum progenies, quod conatus noster eorum iras non metuit, forsan nec meruit. Exercitationibus his maesesium invenias sateor, forsan & errata: At hic ingeniosi Poètæ apologia, erit nostra,

Martial: Epigram lib. 1. Epig. 17. Sunt bona, sunt quadam mediocria, sunt mala multa. Qua legis: hic aliter non fit Avite liber.

Sed ut errata nostra judicio perspicaci cognoscat, sic erranti ignoscat benignè, nobilior indoles: & si non hominem, commune tamen humanitatis fatum, & intellectus tenebras industrià nullà excutiendas, miserabitur. Si quis scripta errore nullo infirmata expectet, Utopiam adeat; alibi enim talia quærat fortassis, at in æternum non inveniat. Nempe (si liceat mihi exemplo errare) non ego primus errores immissi in publicum: sed (ut olim in Epigramanus errores immissi in publicum: sed (ut olim in Epigramanus si si apologiam. Martialis: ) Sie (cribit Catullus se Mar

In prafat. ad matis sui apologiam Martialis: ) Sic scribit Catullus, sic Marub.r. Epigram. sus, sic Pedo, sic Getulicus.

Ét multos habeo, & nominis magni authores, & judicii, quos.

#### LECTORI.

quos ex præscripto sequerer: Sic scripsit suerez, sic Mendoza, fic Vafquez, Incommunicatum Deitatis privilegium fit, ab errato omni absoluta immunitas, paginam nullam errori non obnoxiam agnosco, nisi sacram, nisi secondos. Si ideò discursus noster à recto veritatis tramite, diligentius quæsito deflexerit; sit hæc aliqualis apologia,

Hominem pagina nostra sapit.

an rice of the state of the state of

THE THOSE A DE PLEON Z. TOTAL

Unum hoc addam ab Ariftotele nostro, mi mavo mutuatum: Elench:cap. 34. Kontov av ein mai wov viller spor, wits it Bansnermisvois ou projulu, rois of text. 10. verbis suppublious this raise exert.

Arift. de foph. ultimus.

Tuus T. B.

EXERCIT:

HOTOHA MAKE duce of maderinto lear dress Sie dei solie Stane, fic este dest, fig vidness incommonicatum Deiratis privilegiode the ebeccare comical folian formunitare, paginger notice exceinen opnoxiantagneten, iff acente, net mindon. the ideo discurlus apiter rocke verificis comme, dil sentifici quatire deflexerit; in had aliqual's apologia, in the more of grant of a facility Kreit to look. Land for ediam is a consider of the second to be seen to be seen to be South of the second was a few ords of the second and the second of the second second second second second second South the sales of the care of the care of the care of CHICA VALUE SANGE SEE SEE SEE Property of the state of the st alle de la serie de The section of the se



## EXERCITATION VM,

& eorum quæ in iis continen-

#### EXERCITATIO I,

In qua discutitur πολυθρύκλητον illud quesitum, An prastet non esse, quam miserum esse: ubi ad examen revocantur rationes Durandi asserentis, quod melium ess, es per regulas rationis resta eligibilium miserum esse, quam simpliciter non esse.

Pag. 1

EXERCITATIO II.

In qua oftenditur qualis sit natura mali 1.1. Negative contra Pythagoricos, Manichæos, & Prisciliamistas en antiquis; & Franciscum de Mayronis. Cajetanum, & alio à recentioribm. Quorum aliqui malum esse ens absolutum vellent, alii relativum; alii reale proprié, alii modale, omnes tamen positivum : ostenditur, (inquam) malium positivum uon esse, & the sin illam esse erroneam, & solum non hareticam demonstratur. 2. Assirmative ostenditur, quod malum est formaliter privativum: & thos u in genera: z in specie, singulas ejus species percurrendo, easque pro formali esse privationes persectionis debita demonstrando. 21 Em commini antiquitatis opcoposías. 2. Ratione. 3: Objectiones (quas putant Gordias, & in victoriam valituras) sunt adausta, co soluta. Oltimo, commentum illud Placii Illyrici (in clavi scriptura, trass. 6: pag. 479.) quo malum originale in ipsa anima essentia, & substantia consistere comminiscitur, ad examen revocatur. & erroris manisesti conscium esse evinestur.

#### EXERCITATIO HE.

In qua quaritur, an agere de Deo spessa ed Metaphysicum; an Theologum solum? Et contra Zachariam Pasqualigum Romanum, oftenditur, Deum intra limites objecti formalis Metaphysica comprehendi. Quòd lumine naturali intellectus; & per principia à ratione naturali petita, sit cognoscibilis: Dein, quòd ad scientiam naturalem spessa agere de Deo (in quantum est naturaliter cognoscibilis) in these oftenditur; & in hypothesi ad Metaphysicam solum. Ultimo objectiones Pasqualigi proposita sunt, & soluta.

#### EXERCITATIO IV.

De existentia Dei.

In qua ostenditur 1, Quot modis Deum esse cognoscamus, dum bic sumus in via.

2. Quinam ex istis sit proprie Metaphysicus. Et 3. Quod sit naturaliter cognosci-

bile Deum esse. A. Objectio ab Atheis periud proponitur. & solvitur. & In space ossenditur cognitionem illam de Deo naturalem, non esse à priori, & di on; sed solum à posteriori. 6. Quod sit imperfecta, nec sufficiens per se ad cultum Dei legitimum instituendum. 7. Specialius ossenditur lamen naturale non attingere 1. Saroscious illas divinas, seu dissinctas subsistentias personales in Deo. 2. Nec ipsam Dei essentiam adaquate, es comprehensive. 3. Nec opera redemptionis. 4. Nec opus usum Dei libere faciendum. 8. Ossenditur, quòd existentiam Dei, quod essentiam, (licet imperfecte) quòd attributa ejus absoluta cognoscat, es quibus mediis boc fat. 9. Quod etiam in esse relativo cognoscat Deum, in quantum est mundi opisex: ubi dubia in oppositum proponuntur, es solvuntur. 10. Rationes speciales, quibus Deum esse ossendat Metaphysica proponuntur es explicantur, 11. Objectiones in oppositum addusta sunt, es soluta.

EXERCITATIO V.

De Æternitate.

In qua 1, agitur de nomine. Obi nomina eternitatis, à Philosophis usitata paucis explicantur, 2. De reipsa. Obi 1. ostenditur quid sit eternitas. 2. Quomodo à Deo differat. 3. Quod Deo conveniat. 4. Quod hoc ratione naturali cognossi possit. 5. Quibus mediis hoc sit. 3. Contra Convadum Vorst. um, & Nicol: Taurellum ostenditur, 1. Quod eternitas non est mensura divisibilis. 2. Quod men sit accidens Dei. 4. Explicatur modus quo sutura contingentia in eternitate sunt quamdiu sutura sunt: & illa, non asu & per proprias existentias. (quod volunt Alvarez, Ferrariens, & alii) sed objective solum aternitati inesse demonstratur. 5. Objectiones qua veritatem reddant suspesam proposita sunt, & soluta.

EXERCITATIO VI.

Inqua 1. agitur de spatio Scholassicarum imaginario; Obi 1. oftenditur, quod sit tale fatium, 2. Quid fit. 1. Quod immenfitas proprie estimatur ex ordine ad tale fatium. 4. Quod immenfitas ex ordine ad fatium, vel locum Phylicum. & realem estimari non posit. q. Digressione brevi oftenditur, 1. Positive tocum etiam in ordine ad boc fparium commodiffime explicari poffe. z. Negative, quod in ordine ad superficiem explicari non possit adaquate, aut proprie 3. Rationes in contrarium adduda funt G foluta, 6. Oftenditur, Deum effe actu immenfum, (i. e.) pacio omni reali vel imaginario, affuali, vel poffibili intime prefentem ; idque per ipfum effe fuum indivifibile. 7. Quod boc lumine naturali fit cognoscibile. 8. Quibus mediis fit cognoscibile. 9. 'Amaggirma Conradi Voiftii deliramenta examini subjiciuntur, (errores enim Vorttii de immenfitate funt Bendaros, & infanum magni) Dbi 1. Quid flatuit per thefes often. ditur. 2. Rationes ejus adducuntur. 2. Solvantur. 10. Offenditur immenfitatem effe incommunicabilem creature, praferim corpori. 1. Contra Lutheranos. often dendo fuam ubiquitatem effe impo fibilem, 2. Contra Pontificios, oftendendo Juam πολυτοπίαν, effe etiam impo fibilem. 126

## citis etc. quarmett evincered. Il in coins perfect of the nivalves

#### ra negatione, feu non ente : Erico manifi firm, in mon von von von von de montante de Exercitatio PRIMA. s. Sicut malum einper pratiupponit fundamemum cui fit malum, non poteft

In qua difentitur notospinomo illud quaficum. Esta profes ma effer quam miferum effer ubt ad examen revocantus fationes Live tandi afferentis, quod melim eff. per regulas rationu sutta elecgibilius miferum effe, quam simpliciter non effe, in 200 2 Soquon mun lequencia evidenci lequenti, quod romor effe, non porcit cue bomiaris fundam



Conficients benignus Leaver a tipus moltes billacut peripaten plus apir quant Tolenan Tolen: Philoso-phum enim hic ago, non Rhetorican pet vericaten fucis i millis, aus conquificis bloquentis lenochine adulter a-tam, sed implicentised nudam & invenirent a exponerem Sufuitos plant millos morasmas outo megnem-mus hosprefio, modo introdiffe endentials. Perso, ce duo muni diffiniti in explications 1. in hall to anno

1. An absolute loquendo, vi non offe fit bomin, fe meters in & cherchines re non effer quites mitterine effe il fis autumifronseraq sleq

2. An comparative loggerido, melitis & aligibility fit miferimelles duam fim-

Pro que firo priors fit have conselented from efforts for the conselent for the conselect for the cons quin ronon effe possir habere boniustent illam our spille; de la parte, fell. feu apparentem, que est folium denominatio extrasfets et ab intelle teu errorico importera. Sie eum aliquis cult impossibile, silvel quod valt est non em simplicites, tamen cum ab intellectu errante apprehenditur ut ali quid possibile fibicon ens, apparer bonum; Se ided illud quod eft in fe impossibile, & nun ens, parelt fabere bonitatem illam apparentem libi ab intellecto impolitam fic anno ritorum reftuuto fuir impossibilis, ernonens, Evender amenapul Poetam ne-bonum apprehenditur, & defideratur. See de tall bonitire non quantur, cum in concesso sixipium non esse possentabere ritionem hujulmodi boni apparentis, a. Ilgitur quientue folim an vonome ffe fit in le bonum bonnate veril, five nov cogicamus de tali bono five non, ita ut inde per regulas cationis recha possir praeligi, appetitum movendo. Et hoc leniu negamus quod no non affe fit bonum, et fic evincimus, mano, of a constant a finished or experience and the sine experience of

2. Quia borium es nacira fun diele perfectionem aliquam politivam jut nereoff Caeix oftendie Pafq. in a jaquine q; quilfp, va cap. q. de motificais cottonis redia principiis dedaci poffirez ep, quod malum onine eft privatio perfectionis debite. at malum omne est privatio boni, & ideo necesse est ut bonum freetectio rei Yyy

Katto t.

Conclus fre.

debita: & polities . cum manifellum el quedanos el politium , pon poreft elle dius elt, quamut evincerem. Que enim perfectio politiva vel fingi poterat in mera negatione, feu non ente : Et ided manifeftum erit, quod minen effe bonitatem.

Ratio 2.

nullam includir.

A MIA OITATI ATX

Sieut malum lemper pratupponit fundamentum eui fit malum, non poteste enmesse pratupponit fundamentum eliquid cui, fit debitum e figuration pari pastu, bonum lemperer atupponit aliquid cui fit bonum, nam cum bonitas fit addition e fit quod est bonum, naccim conitas fit addition e fit quod est bonum, naccim cum quod fustant validible-com catallungutui intertonitas e a quia fundamentum quod fustant validible-com catallungutui intertonitas e a quia fundamentum quod fustant participation. num non potelt elle mipelie perfectionity quanton un illud quod fultentas confequentia evidenti fequesur, quod re non effe, non poteft elle bonitatis fundamen-

Ratio 2.

cum spite politi plisbonirae affe non cinus adjunctum, & per confequence de confequence de confequence de confequence de confermation de confequence de conf illa que bonicie revera conveniunt mas imé differe non pollunte de convenien-tis yel menus, differeien mas imani pacellurió inte die Stabilier el line de fo-quien de protecto realiqua operal la indigence de à Scholattica de planta, me vi due elle cue Agentaga de Aminen additional Capport in a les se la capa de la linea. Durante Baffol. Francis de Mayronis in canden difficultivante de Arienne, in nabiokneloquende, renon effe fit booker lieue

illud qued facundo propolui segredior. An comparative loquendo melius fir. & cligibilius ro non effe, quam miferum effe ? Enbog quatipoteftenfudipliches Responses anaist testants glares dinings session molive in a stelle bis lius ad manifest andam Dei gloriams & num buc redir quastio : An magic glaustessic eur. Deut in probibiles to a transcream sind em damatione ? a Respecture in punit, quam anaist la fie de de Concluso secundo ha e melus & clippidius punit, quam anaist la si si side de Concluso secundo ha e melus & clippidius punit, quam anaist la side de Concluso secundo ha e manifesta punit quam anaist la quam non este a manifesta por la significa de manifesta punit quam anaist la quam non este a manifesta punit a mescario a percenta a percent

julis cerateira percerneir peras quins fe Mant minu empiperenti in antiquum nis-

Ratio 1.

Concluf. 2.

Concl. t.

hil reduceren abidito bingale in mindelinge energe utalicite formit en la commentation en appearen divis na in annihilando crescuram: mies firmenece fibriò requirituromniposencia ad creandum (aueftame communi Sahota (licopum fuffragio) ficeadem omnipotentia ad annihilandum gequiestur. Ar in jedis creaturar perna, non folum est manifestarios ocumpotanti a divina in conservando creaturas in estile ; manifestario potantia il la: qua creammamficit creamm in elle cultodias / Sed porroell manifeltatio jultinia divinia in mericiffican percantis creatura ponta. Ergo, cum per ponam creatura perperuam manifeffarus & omnipotentia Des, & juffinia, meliut erie reforttu mas nifeftationisgloriz divina, puniri,quam annihilari, miferum effe,quam non effe. Macelle enim eftet illud magis ender in glorista Dei, fakem errenfire, per gund plus ejus attibuta derificancir, & ided majut erit & immipotentiath, & softitiam glorificalle in julle creature d'impatione, qu'ant omnipotentism folum in eiux in onthe the arrano both, 3 wer needle eft er bongen Ganopeluings

2. In

perpetus, & iri aminem abet quantam dementary natification dementary pariter perpetua . Acin antichilatione creature post ipfine antichilationem definie manifeltario glorie divine cumipla crearura in qua manifellabariti. Beillet hac Sepluscil, in ordine ad manifestationemplatentioner, melina est milemmelle. tio hoe mode non proportier, airrient, them melits lie not elles sienon manor

Eillic fi in rationis bujus or zipdicium lugras, quadros definig attaifeftafie Dab. 1. gloriz divinz post annihilationem : fed annihilatohomine ifina fa seft perpetud manere in renovata homonum mensoria, Aded un licet a due annihilandi momento definat, samen memoria ipfine affus pore & perpetuo cedercin ele riz drvinz manifeffationem, Sic Homerus Lindo luam, & Dayformanor adeo di-uturno temporis curriculo compoluir, far fortir Alexandri fatto a Certo is, brevi gelt as tamen ultra funus, & fepulahrum victura i eriam & adhael viceles Moneri, Cofaris, & Alexandrigloria, Pariter poll annihilationem potelt Dat gloria perolsuo manifeltariin victura illius facti memend. 1 in int iun elle illis ma up

Fattor quod potelt manere gloris istius actus post annibilationem : At hocom. Sol. ceffo, tamen multo magis manifeltatur Dei gloria in aterna, pariter & iusta cregzurz pæná trum non folim eft manifeltatio omniporentiz in confervando, fel & jufticiz in puniendo : & quod maximum ch, hae manifeliatioes econo duratura zaque politiva. Cumille qui potnam fubje zeernam manet politivum exemplactum inflitiz, tum omnipotentiz divinz round nonaccidit in annihilato. Nom fi homo effet intentiffima pæna folum pro uno die punitus, effet manifeffacio gloriz Dei, zque ac fi annihilaretur : Quia effet manifeftatio omnipotentia in confervando creaturam pro uno die, & inftriz in puniendo, & hums facti memoria portuit eriator in perpetuum continuari a pt cum hiadtus feil confessatio creatuce in effe, Brieftitie executio non folumin memoriis hominum, fed in fe perperud continuantur multo illustriorem reddant Dei gloriam necesse est, quam si homo effectannihilarus.

2. Athie ruffus querit Scholafticorum non minimus, annon magis detrahaur Dub. 2 de gloria Dei perpeccata corum qui perpetuam patiantur miferiam, quam ei apponiturper suftam egeundem poemmit nam quodpeccant ufque at blafchemiaen poltea probaturus fume Quad fitte; rum non eritmelaus refpectu gloria diving milerum effe quam non effe, frii qui calem mileriam fubeunt, de gloris Dei blus detrahunt per peccata, quam addunt per supplicia.

U cobiectioni huiopaueis farisfaciam, experipicuise Dico, quod cantum non de- Sel, erahitur per peccara quantum apponium gloriae divine per meritifima gorum fupplicia. n Eccensus fubeuch

Es ratio ut mihi videtur apertifima hoe evincite Quia cum gloria Dei ficultimus Retion. Dei finis quem in puniendo incendit, & in quo fruftzari non poffit : dico quod eft impossibile, utiliqui eterna morte puniuntur, de gloria Dei plus detraherens per peccara quam ei apponunt per supplicia: tum enim frustraretur Deus suo fine. Quis enim dicaultum honorare Cafarem, qui aliqua dicit in efus laudem, at plura in eius dedecus & vieuperium? & quis infte dicat aquam illam calidam, que habet forfan binos caloris gradus, & quatuot frigoris? preferrim cum denominatio fequitur majorem partem, Sic pari paffu, quis congrue dicat Deum obtinuiffe finem fuum, feil, Yyy 2

Concius. 3.

Ketto 2.

SINDA

manifeltationem

Mario 2.

mifellicie de Bris fare in paniendo second morre impium. Si per peccara aplos dischere un de gloria Dei, quam apponente per supplicion de 2 april 1900 per peccara Deinas promine per supplicion de 2 april 1900 per supp nices and spring non effe, for plus manifeftinir gloria Dei inciufte percatoris ned think whi rednifel areme for enion philo topharur Bons vis 4, d, 50, 9, 2 Mart; in a Bour gaeft saco ReScholaftieiconimunicerin a diff utt Sed our ftio hoc modo non proponitur, nimirum, utrum melius fit non effe, quam melerum effe ftelipatin glorist distribut, fiet face face Amin re ipfa abfolute confiderata, melius fit and confiderate distribution of the confideration of the confider

Concluf. 3.

Ratio 2.

dinas and a : La judicinaptine mileriem feile illequieft intentiffina mileria op-perflue, melus judicina none fe; quam its effe.

Gie Med Concluste hoccomifficum ellowed in judicio hominis miferi melias ele annihi bel jatihn perperus miletia a mieris. Vellet enim dannatus porint non Quod plett a umie experiundo novimus multos etiam ob minutiores hujus vita miteriate femes ie medio tallentes, foldin quia putant melius non effer quam in

sali conditione effe, pus in infrantiscut penaris. Sie fænetator in historia, rum aliquis sibb pecusiism abstubiller sumo, illenius milaque ou pet out to an aliquism sum aliquism sum aliquism sum aliquism sum aliquism sum aliquism sum aliquism qui circa illud Apocalupf och. In divilla desiderabunt mori, en mors fugiet ab ofic Hanceonclul probacciam Baffel is 4 diff. 50 g. 1. Notandum, quod Durand in adiffe on g. t. & alii apud Bonevent, thid queft, s. affectuat cosqui func sub exertite poene engiato, judicare quidem melius effe fi annihilarentur, quam Sub sali prendriveredes Cad hocificiants judicio erroneo monex sei venime i fed perne violentia orto, vehen judicio inordinaro, indiferero, & phantaftico, ul ibiden In morning rule it seierem redean Dei gleriam nerelle ell. caratterrange

Ratio 4.

4. Sed his omnibus pratermillis quaftio eft folum hoc fenfu inflirtenda: An inreipfa melius fie & eligibibus punitis quam annihilari ? feil. an per folidum rationis sette judichum macher puniti, & frabere effentia bonitacem, an annihilari, & carepe illo effettis boro : maniraire carere mini boro, nel ris effe , & . Ti benè effe, modò e malo annexo carest à Echicul prins abbevandum en l'anne de l'anne aule. Quod illa bonisas quam habene illi qui atterna poena puniumur, potest

Ratio S.

- bron m.C. 2. Abfohne it in fe pracise, in quantum eff bonum effentia. Nempe 2. Relative in ordine ad malum cum que conjungitur in is qui mor-

decembran ar nomaca, qua cadduat arritarelleia.

considerari dupliciter,

Concinf. 4. Patro 3.

Quibas poficis, fic conclufe & hec : Cenum eff quod habere boninatem effen. eiz, quam habene milesi fi per le folum fumatur fine malo annexo, eft melius qu'am annihilari. Ratio eft. Quia meliuseft habere aliquem bonitatis gradum. quam Compliciser nullum, & ided melinserit habere bonum effentier, quam habene damani, quam annihilari e cum illi qui annihilanur bonicarem omnino nullam pofficient, ut manifestum est. Sed nee hoc modo instituende est prafens qualtios led fic : An præftet habere illam aliqualem effensia bonitatem, licet cum male aterno conjunctamian carere illà bonirate, modò & malo illo careat ? His

ideò

Quibus pofitis fit hae conclusio y. Melius eft & perrationem rectam eligibilitis Conclus. 5. annihitati, quam in zternum cruciari, non obstante illa effentiz bonitate quam imprietiam lub poma adhue retinents & hoc rationes subsequentes suadere viden

eur fortius, fi non evincere.

s. Ille status est melior, & per rationem rectameligibilior, in quo qui est non Ratio 1. Subjicitur næ divinæ, qu'am ille ftarus in quo qui eft, æterna Dei iracundia urgetur t ar cum eo qui annihilatur non omnino irafcitur Deus, ira enim divina non serminaturad non ens : at ille qui mortis zterna cruciatum fubit, in illum perpequò excandelcit ira Dei. Ergo melius erit annilari, quam damnari. Propolitio hinc erit manifesta, quia ficut amor Dei & fruitio eius exinde infallibiliter secutura est bonum creatur fummum cuius capax est. Sic ira Dei, & illo non frui, quod inde necessatio sequitur, est malum summum cuius ereatura rationalis capax est a tum sic deduce, frita Dei,& non fruitio eius inde fecutura, fir malum creatura fummum, tum melius erit annihilari, quam iræ divinæ æternolubeffe ; quia in creatura bonum nullum effe poffit quod huic malo zquivalet : nam bonum aliquod ordinis inferioris malo fummo non zquivalet : & bonum fummum (quod folum malo fummo zquivalet) cum malo fummo in creatura fimul effe non poffie. Cum ided dam. name in diving, & malo fummo fubeft, & benum illud quod haber cum malo illo comiunaum fummum effe non polifie, melius eric annihilari & carere malo illo fummo, quim damnari & habere malum illud, cum bono minoricopularum.

3. Status ille, feu conditie eft longe eligibilier per rationem rectam, in quo qui Zario z. est non omnino peccat, qu'am conditio in qua qui est etiam usque ad blaspemiam & odium Deiex malitia destinata peccat . Atannihilans omnino non peccar, imò. nec poffie quidem, cum legi non fubef, utpore non ens : lex enim non obligat nifi creaturam rationalem, fed homo aunihilatus talis non effe ex quo impossibile eff. ut in peccato obnoxius : At damnati qui poenam illum zrernam fubeunt, horrendum in modum peccant zur ex professo probates Aquinate Aquarius in addit, ad Capreol. in 4. Dift. 50. & Baffol. ibid q. 1. & Bonavent. Art. 1. 4. 1. 1. Er alije Durand in 4. dift. 16.9. J. expresse probat, qued per regulas rationis redz eligibilus eft non effe, qu'am peccare. Et Anfelm, lib. Cur Deus homo, Debemus porins velle mundum uni versum annibitori, quam aliquid fieri contra voluntatem Des. Solum hic de propositione prima occurrit scrupulus folutione non indignus: Nam 301. il annihilari melius fit, qu'am damnari, qui annihilatus non peccas, damnarus peccar, tum pari rationis analogia lequetur, pra fat annihilari, quamefic hicip vivis, quia annihilatus non peccat, & unufqui que dum hic est in vivis lape, & graviter peccat. Ergo ex hac ratione præflat annihilari, qu'am vivere : hoc tamen nullus de sure afferat. Cum ideo hoc posterius sit manifesto incongruum, erit & prius.

Ur huie dubio paucis farisfaciam : 1. Nego suppositam illam rationis similirudi- Refell. nem. Nam uteunque certiffimum fit, quod dum hic fumus in via, multa peccati labe polluimur tamen non eft eligibilius non effe, quam in hoc fatu effe i Ratio eft

quis dum famut in via, licet in percata l'épius prolatimur, tamps en problemium facium amifiam Dei benevolentium recuperate, & debenous & possumus possumus (inquam) pocarea abluere, & posteain Dei gloriam, & animatum falutem vitam degere magie immaculatum tat damnati, cumiam de facto sint in remino, sunt in statu immurabili, ata ut voluntatem haboat in malo perpetud, & immutabiliter confirmatam: nam 1, Sicut voluntas glorificati cs. immutabiliter bona, se voluntas damnati immutabiliter mala. 2. Sine grain Dei voluntas nulla possitesse bona, bonitate motali, verà, & propriè dictà, at damnati gratiam Dei corum corda sanctificantem, nechabere possum, nec sperare, sed malitià zternà implicantur. Be hoc communi calculo approbant Scholastici. Aquin con. Gont, sib. 4. cap. 93 sibid. Ferrariense. Et Aquin. in 4. dist. 50. q.2. art. 1. Aquin. in addit, ad Capruel in 4. dist. 50. Conclus. 1. Quibus concessis ratio priùs posta s'illuc manet inconcussa, & quod propoluimus firmits evincit, & evidentius: sec illa conditio est per rationem rectam eligibilior, in qua qui est non peccat, nec possite quidem: qua illa in qua qui funt, animo malitià atterna immutabiliter obsirmato, non possum non poecare, sed annibilati est eligibilior.

3. Effe, quod habent illi qui morte eterna urgentur, non ideò ipfis relinquitur ut fit ipfis bonum, fed folum ut fit fundamentum eterni cruciatus; & ideò per rationem rectam melius est non habere effentiam, quam ad hocfolum habere, ut fint infiniti cruciatus, & vindicte eterne capaces. Quis non mallet (& hociuste) potius linguam non habere, quam (ut Dives in parabola) eo folum fine habere, ut

tormontis sempiternis lanietur?

4. Id maius malum fit necesses, quod bonum maius tollit (hoe enim manifestum est quia mali magnitudo à termino assimatur cui opponitur siccoccitas est minus malum quam insidelitas, quia bonitas per insidelitatem priveta, numirum sides est bonum maius quam visio, quam tollit accitas, cum hac sit soldim bonitas naturalis, illa supernaturalis, at theologica,) at damnatio bonum maius tollit, quam annihilatio. Hoc etiam aquali evidentia perspicuum est: quia annihilatio opponitur soldim bono creatura sinito, sei, at creato, hoc enim soldim per annihilationem tollitur, at damnatio bonum majus, increatum, at summum privat, siquidem a privationem visionis beatisicae, qua Deoipso fruimur, necessario includit: at a damnatio includit and culpat, mimirum malitiam illam perpetuam, qua voluntas damnati in Deum insum peccat are per consequent, cum damnatio privat bonum majus, quam annihilatio, erit malum intensius. Quod erat demonstrandum

Arinquies quod in annihilato est privatio visionis beatificz, zquè ac in damnato & ideò cim annihilasi careambono si est. & si bent est. & eriam Deo nonfruuntur plus qu'àm dampati i sequetur, quod annihilati sunt in peppi statu, qu'àm dampati, com illi habant bonum essentiz, quod non hibentannihilati.

His prædictis dico equod in annihilato est negatio visionis beatificz, non pervatio seucarentia ejus negativa, nonprivativa. Jam notifimum est, vel ipsis Philofophize estechuments, quod carentia visionis beatificz quz vis non est mala, sed solum carentia privativa; v. g. in lapide est carentia visionis beatificz negativa (i.e.)
lapis visione illa non fruitur; at hoc non est malum lapidi, quia malum est carentia
boni in subjecto capaci, quale subjectum non est lapis respectu visionis beatificz,
Sicin bomine annihilato est negatio, et non-fruitio negativa summi boni, cum
annihilatus

Ratio 3.

Rario 4.

Dab.

Sol.

annihillarus policive non fruiture ar non eft privatio boni fumini, feu carenta frivativa, que fola eft mala. Ratio eft manifefta, quia annihilarus oft non ene fimpliciter, quod non est capax bonis cum bonicas, et ens fint arrigues, itz ut ubi non est alla entitas (quod in annihilato contingit ) ibi necesse possite aliqua bonicas. Es per confequens manifestum eric quod carentia visionis beatifica in annihi lato non fit omnino mala, cum non fit privativa, fed folding negativa.

Annihilationem not effe malum damnatione pejus, poffunus ulterius Ratio probare. Sice Non est aliquid malum majus summo malos simplicas en jus malum aliquodelle pejus peffimo, cum illud non ett peffimum quo dari poffic pejust) Ar in damnato est malum summum, quia est carentia visionis bearifica mimicum bont fummi sat privatio boni fummi eft fummum malum cum magnitudo mali a filmatur ab objecto, seu termino privato; & per confequens fi damnari includar malum fummum (quod manifestum est) cum annihilari non potest includere majus malum, & ideo non crit prius annihitari, quam damnari, quod erat dicenduts.

6, Sequitur ratio ukima, in qua 1. quadam pramitto, 2. Rationem deduce. Retia C. 1. Igitur, malum, quod lubeunt impii qui perpetuz monis pana involvuntur, eft

pene infinitum, in specie duplex, s, Culpa: 2. Pona.

1. Malumeulpie quod fubeunt, vel faciune potius; eft blafphomia in Deug per Deum sett pre doloribus, & vulneribus fuis: Qui locus utconque de pernisin fernalibus non fit dichis, led de pranis membris Antichrifti inflictisstamen ex hoc luco proportione quadant, & analogia deduci posse videtur, Sie : si dolores & vulnera hominibus in vià inflictis, eas ad erudandas immundo ore blafphemias in ipfum Deuce impellant, rum multe magis dolor, & cruciarus infernatis hocefficiet anam fi è dolore oriator blafphemia ( quod textus inquit ) tum quò dolor & cruciacus eft intenfior, eò crie blafolicinia major se cruciacus creatura maximus elt in inferno, & ideo Deum bidem blafphemant magis ) desperatio, & zternum Dei odium, quo Deum perperudinfectanturimpii. Vide Aquin, contra Gene. lib. 4. cap wy. thid. Ferrar en in a diff. 50, q.z.art, t. Aquan in addit. ad Capreel, in a diffus a. Concl. 1. Co.

ora, Subeunt imprimalum poenz, & hoc effent enaches and happen and and

a. Senfas,& hoc eft intentiffimus cruciatus politivus, vel fakem maduplex Sadfecundum.

L 2. Damni, & eft carencia fummi boni, feil, vifionis bentifica,

Quibuspolitis, dico, quad unumquodque ex his malis elt alique modeinfinis mm : quia

Malumillud culpa feum fir adverfus Deum, bonum, fummum, & infinium) eft infinitum faltem per denominationem extrinfecam ab objecto.

ai Malum pænæ, (de pæna damni loquer) erie codem mode infinitum, cilm

he carencia visionis beatifiez.

2. Poens fenfas, lices non fit infinita ratione intentionis, talis enim creature son eft capas tamen ett cruciatus politivus intentifilmus, & zternus,

4. He omnia ratione durationis funt infinita, nimitum in omnem aternia-

sem perpetud duratura.

Jam ex his omnibus amal fumptis facile intelligas, quantum fit illum malum, quod damnati in æternum fubeunt. 2.Przmitte Conclus.

a. Pratmittoconclus, hancein statu annihilationia nullum el coistum combinos dico nullum est malum, sed simplex, & mida boni negacio : quod un evidencius : innoteleat. Notandum quod malum omne est carentia bonitatis, seu perfectioniss carentia autem perfectionispoteft effe duplement. Negativa, que est mera negatio perfectionis cujulcunque non existentis : in Leone est carentia negativa feelicitaeis, fidei, rationis, hac enim in Leone non infune; at hac carentia non est malum skignodiquia non funt perfectiones leoni debita, nec requifica, imo nec ei ineffe possibiles, a Garentia persectionis est privativa, que non est carentia persectionis promifeue quiuflibet, sed solum perfectionis debita : Et talis carentia est proprie malum creature. Sie fi homo careat vilu, eft careaux privativa, & homini mala, quia vifus eft perfectio homini debita. Sed & lanis vifu caret, at hoc non est lanidi malum, quia visio non est perfectio lapidi debita. Sic pari passi dico, quod in annihilato eff carentia boni, (bonum enim abi nullum eff, nec effe poffit, cum bonitas & entitas fint reciproca) led negativa folium, non privativa, & per confequens in agnihilato nullum erit malum. Quod ulterius patcat, a. Quia omne malum neceffario præ Supponit subjectum cui sit malum ; unde notiffimum il lud Scholasticorum elique. Omne malum est in bono. Quod et probatione solida domonstrat Sucrey Met. to. i. difp. 11 Aguin 1, D. q. 48. Ariminenf . Durand. Effine, & Baffolisin z, diff. z4. Tam ex his per le manifeltes & racione folida fundatis conclulionem prius politam fic demonstro, sin and realur the antital band il be and

Retio I.

1. Si come malum præfupponir durationem subjection fie malum, tum annihilatio non eric mala omninò, cum in annihilato subjectum maneat nullum, sed &

iplum elle deftruirur : at verum eft prius, ergo & pofterius.

Ratio 2

3, Si annihilatio Petri (v.g.) esser mala, tum (quia omne malum est alicui malum) vel erit Petro mala, vel alteri : non Petro, quia Petru annihilatus est simplicitet non ens. & ergo sicut non ens non est capaz bonitatis, cum bonitat sit entis passio, sic nec est capaz mali, quia malum & bonum, utet omnia privativa, sunt circa idem subjectum; ut si visio sit solum in oculo, tum coecitas non potest esse in alio, nisi solo oculo visio si solum in oculo, tum coecitas non potest esse in alio, nisi solo oculo visio si solum ente solo, malum in alio esse non possio, vel sie i si annilasio Petri esse petro mala, tum, vel dum est petrus, vel dum non est : non prius, quia dum est, non annihilatur, & ideo impossibile est ut adnihilatio sit mala petro dum adduc existas Petrus; non est malus. Non posserius; soil, annihilatio non est mala petro, cum non existis Petrus, quia malum (ut suprà ) in non ente esse no npossit. 2. Et si dicas quod annihilatio est mala alteri, hoc est extra quas situm. Quaritur ento, an suclius sit damnato damnati, an annihilati, non an alteri hoc sit melius.

Ratio princ. 3.

homo non potest benè esse, niù habeat esse quod sit benè. At Petrus annibilatus simpliciter non est, ergo non potest malè esse. E, annibilatio non erit Petro mala. Vel sic: Petrus non malè est per id, per quod simpliciter non est, at per annibilationem simpliciter non est, ergo. Quod ulterius consirmat Aquin, in Quodib. q. 5: ar2.3, Si omnia annibilatentur nullum esse malum, sicus non erat ullum malum ante creationem. His positis tatio principalis sexta sic procedit.

6. Illud est secundum rationem rectam eligibilius, in quo est malum omnino pullum, qu'àm illud quo mala penè infinita continentur, at in statu annibilationis malum

Batio 6.

malum fimplicater multim vel inelt; vel inelle pollity in flate daminationis luit mala pen è infinita (propoficio utraque superius erat demonstrata.) Ergo annihilació eft eligibilior, qu'am damnatio; & per confequens, præfex non effe, qu'am miferum ellejomp ider deigas, quod erat demonstrandum.

Hic norandum velim, cum dicimus, quod non effe et eligibilius, quam elle,

quod aliquis potett velle non effe, lenfu duplici, ties tales ogra autor non stantilo

1. Ita ur ipfe params fit hoc efficere, & feipfum annihilare quantum fe eft, & hoc Cenfu nullus debet velle non effe, ipfo fc. hot procurante, Ratio eff quia averenta, fullplus occibo, ef luperlativum nefas, quod ficur non poflumus facere, sie nec velle facere: & hoc modonullus debet eligere non effe, porius qu'am in miferta effe:

2, Ita, ut iple hoc non faceret, fed folum ( i Deus optionem liberam conce de-

ser) parasus fit hoc ferre also efficience. " the parasus and seed man, something

Et hoc eft quod dicimus, eligibilits eft non effe, qu'am miferum effe, fi un unique in se absolute confideraretur : vel fi Deus votum damnato liberum indulgeret: nonquod de facto hoc possit velle. Vid. Johan. Major; in 4. Sent, dift. 50,9.2. Bt Baffol;

etiam in 4.dift.50. q.1.

Sequentur objectiones Durandi, in oppositum militantes; quas 1. ponum & 2. Solvam, paucis, & quantum polfum perspicuis, Et primo fieratiochamur: Biveluntas politiprez ligere non elle, tum vel qua elt appernus namalis i vel qua elt fau cultas deliberativa: non prius, quia appetitus naturalis lemper fertur in fui confervationem propentione naturali & immurabili ergo nou potest velle annihilatione, Ob. C. per quam simpliciter non eft. Nec hoc potest in quantum eft facultas deliberativa, quia quod quis przeligit com ad illud pervenerit, melius eft, quam prinsfuerar, at homo annihilarus non est melius, quam prius fuerat; cum non solum non acquirit novam bonitatem fed priotem amitit, ergo nemo rece pollit præeligete annihilationem, quamvispoenis fummis rorqueatur. Ita Durand in 4. Diff. 50.9.1.

Huicobject, dico i . Quod voluneas ut eft faculeas naturalis, scil. ut fertur in objedum appetitu innato, non poteft velle non effe, ut rede probat argumentum. Et hoc concedit Francis. de Mayron. in 4.dift. 50.9. 1. licet fententiam Durando oppositam queatur. At voluntas hoc possit tamen, in quantum est facultas deliberas riva . ad probationem oppolitam, (feil: quod homo cum annihilatur non elemelius qu'am ante fun jergo non poteft deliberate przeligere non elle dico quod abnifit-

latus poteft dici melius fe habere, quam prius.

1. Absolute & infe, ut fiper annihilationem acquireret aliquod bonum politivum ei superadditum, quod prius non habuit ; & hoc modo non potest diei status meliorannihilari, qu'am damnari, qu'a per annihilationem nulta omnino bonicas acquirius, cum per annihilationem portus amittle bonicatem antiquam; quam acqui fostium traillete riante, non morre complet dich att at,

Total sig windham ex Her

quirit novam.

2, Comparative & hoc modo melius fe habet qui malum minus fubit, utaunque bonum nullum acquirat. Sic supponamus hominem sub malo poene intenso. Si unus aut alter gradus huius mali dematur, homo pradictus erit melior qua prius, non absolute, peracquisicionem boni alleuius quod prius non habute, sed comparative, per diminutionem mali: Sic dicimus plumam ferro leviotem, hoc est minus gravem cum nec in hoc, nec illa fit ablo luta levitas pari paffu, dicimus annihidatum melius fe habere, quam fi effer in ftatudamnationis, non absolute, per additionem boni, sed comparative, per ablationem malis quia annihilatus malum nullum su-

Zzz

fubic, imit nes pollibileelt ut fubeat, chm camen damnatus mahim pene infinieun

fubit, ut foord dictum eft.

Inftat Durande 3. Sic : Quod tollit majus bonum, eft majus malum jat annihilatio tollit majus bonum : Quia tollit omne bonum fimpliciter, & si bene effe. & di effe cum mileris ureunque incenfiffima, folum collis bene effe, bonum enim effentiz non tollir, Ergo. Nam cum certifimum fit, quod illud quod bonum vel mie nutem milit est malum, & good majus tollit est majus malum : fequitur be villud quod omne bonum collie fit maximum malum , at annihilatio omne bonum tollit. (ue manifestum est ) E, erie malum maximum, & per consequens non crie petus

damnari quam annihilari, cum pefus pestimo dari non possir.

Scilices ratio hac est punas manueres Aine, quo dogma forum Durand, fortins munirer, Achilleum hoc telum in certifimam (ut putat) the fis fuz Soodager valitue sum Sed & Alices stangue forem, infanem fuille novimus; Achillem fuille magnanimum concedimus, as non erat Lo Bixor, Largolo: fato luo & hic, &c ille postubuir: Idem de argumento hoc judicium, quod fi penitius difeuteres, infolidum opinionis hujus fundamentum, & imbelle deprehenderes: quod un evidentius apparente dicos Quod collic majus bonum (fuppolità femper lubie di duratione) eft mains malu : acti infum subjectif collacut, aded non est majus malum ur mal omning non fit . hoc manifeltum eft, & ratione firma innititut nameum omne malum fit privacio necesse est un fundamentum aliquod habeat in quo fit privatio illa. alludque reale squia malicia & bonicas, (ut & omfiia privativa) funt circa idem : at bonitas non potelt effe nili in ente reali, cum fit ejus paffio, ergo nec poffit maliva effeinullo nifi in ente etiam reali. 2. Ombe malum est alicui malum, ergo cum annihilato Patro, mihil fie cui annihilatio fie mala, mala utique non erit. 3. Malum est privatio perfectionis debira, pro eo tempore pro quo est debita, at pro eo tem-pore quo annibilame Petros, ei perfectio nulla debetur. Ergo nec pro eo tempore malum ullum Petro annibilato conveniat. Concedo igitur, quò dablatio boni est malum. & ablatio ma jeris boni majus malum, & fiedeinceps, quamdiu fubieftum dumenan non ita di infum fubicatum auferarus: & hino eft quod Capred in 2.d. 24. g.z. Er Baff: ib afferant quod effentia(v.g.) Platonis malum nullum habet fibionpolitum & ideò annihilatio non ericei malar exemplo uno, autaltero hoc fiar clariss, Dico joine (fimilitudine ab Ariminenf mutuata, in 2, diff. 34.) Sicut tarde. tardiùs, tardiffime, pralupponunt motum, qui fit tardus, tardior, tardiffimus; be malum, peine, peffimunt, pralupponunt lubiectum cui fit malum, peius, peffimum. Dem fi dieam quitranfie parvum spatium magno tempore movettarde qui minus foatium codem tempore movet sardids : buculque lequitur . ach dien ergo qui tranfit pullum fostium movet tardiffine hoc non fequiturs quia qui fratium pullum tranfit, non movet omnino. Sie fi dicam, ubi eft privatio alieuius gradus luminis, ibi est umbra ubi privatio maioris gradus, maior umbra : hoc fequines quia umbra est privatio luminis: at fi addas, ergo ubi est privatio omnis luminit, ibi eft maxima umbra, hoc non lequitur, quia ubi nullum eft lumen fimpliener ibi nec umbras fed tenebra denfiores & perpetuz : Cum umbra femper pez suppontedumen secundarium. Sig pari passu allero, quod privatio alicuius boni elbmalum, Semajoris boni majus malum, hoc enim fequitur, at fi lubiungas, ereo mbi est privatio) seu carentin omnis bonisibiest maximum malum, hoc non sequient squiz cum omne malum fie in bono, tanquam fundamento, necesse est ut re-4510 linguatur

linguager fubiectum, ali as malum nullumelle poffit. Quod & facerur Durend ubi Supra ; & efficacirer probat Suarez Meraphyl. to, 1. difb. 11. Aquin. 1. p.q. 48.

2. Pengit Durandus : Annihilatio nullo nullo modo eft eligibilis, ergo nonpoceft recte przeligi, mileria relicta: Antec. probat, quia annihilatio nulla habet rarionem boni, cum omne bonum præfupponat fubicaum cui firbonum, & in quo bonum illud fundatur / quod non accidit in annihilatione, que est adequatus lubiecti interitus.

Dico i. Si omne bonum prælupponar fabiectum cui fit bonum. (qued ve- 806 ciffimum ) tum exacta paritatis analogia, omne malum præfupponit fubiectum eui sie malum : & cum annihilatio non præsupponit subiectum, sed deftruit, non erit omnino mala, & per confequens non maximum malum, quod vult Durand 2. Dico, quod aliquid potelt dici bonum 1. Absolute, & positive, 2. Relative & comparative in ordine ad alind, Priori modo illud est bonum, quod in le bonitatem aliquam politive continer; & hoc modo annihilatio non est bona, ut argumentum evincit, Posteriori modo illud est bonum, non quod bonirarem ullam includar, sed quod est minus malum : Sic annihilario urcunque in se non sit bona : tamen comparative in ordine ad damnationem, maius malum, dici possit bonar non quod bonitatem ullam habeat absolutam, sed solum quia est minus malum. Sic media aeris regio dicitur frigidiffima, quia minime calida. Sic vulgo dicimus aquam effe terrâ leviorem, & plumbum auro; non quod vel aqua vel plumbum fir ablolute leve, (funt enim corpora politive, & absolute gravia) sed comparative, aqua enim ell minus gravis qu'ain terra: & plumbum qu'am autum, & ex hoc folum dicuntur leviora. Pari paffu annihilatio dicitur melior dammatione, non abfolute, quali ulla bonitas annihilationi ineffet, sed solum comparative, quia minus mala, vel non omnino mala.

4. Sed adhue inftar durandus ubi fupra. Sic melius eft habere bonitatem, & per- Ob.4. fectionem aliquim, quam omnino nullameat mileri aliquam habent perfectionem. (feilic.effentiam fubftantialem) annihilati nullam, ut manifeftum eft, ergo praftat

miferum effe, quam omnino non effe.

Dico igitur, quod perfectio illa, seu bonitas in iis relicta, qui aterna miferia ur-

gentur, potest considerari, vel

1, Absolute & in fe, in quantum eft perfectio substantialis, & hoc modo certum eft, quod mehus eft habere iftam perfectionem potius, quam nullam, nimirum & per

Le præcise confideretur.

2. Relative, & ratione adjuncti, scilicet, in ordine ad malum illud cum quo coniongitur, & fic melius effet carere tali bonitate, quam eam habere cum tali, ac tanto malo comunctam. Przeerim cum illa perfectio firiplis relicta, folum in hunc finem, ut fit fundamer um zterni cruciatus, & miferiz ultra omnem hyperbolen

intenfæ, perpetuoque autaturæ.

Tandem verò in caufa fuz patrocinium fic flatuat Durandus: quod in miferia illa, quam subeunt qui zterna morte urgentur, duplex eft malum, 1. Culpz, ut peccata que in inferno committunt: & hoc malum inest damnationi per accidens. & (ecundario: norrenim effective est à Deo, aut voluntate damnantis, sed ex obfirmata damnati malitia, 2, Poenz, & hoc primario, & per fe ipfis convenit, & ab ipfo Deo ranguam authore infligitur.

Jam sublumat Durundus, & dicar, quod miseria quam patiuntur impii, in quantum

4.00

etterannihilari, qu'àm utroque illo malo involui. At si miseria illa sumarur qua est proprié poena, & impios reddit miseros miseria poenali solum, non criminali, tum (dicat forsan Durandus) quod melius est, & eligibilius miseriam illam subire, quam annihilari. Et hic dico t. Quod revera illa est Durando, in 4. dist. 16. 4.5.

Ubi multis probat, quòd melius est annihilari, quam peccare.

. Ut mihi videtur, hoc non est quæstionem cautius statuere, sed concederes. Nam manifestum est, quæstium hoc se institui; An melius se damnari, (hot est, statum illum, quem de facto impii subeunt; serre) quam annihilari: At cum omnis damnarus malum culpæ etiam subit, idque necessario, ita ut damnari non possis, et malum illud non subire; sequetur, quod si melius se annihilari, quam peccare, quod admittit parardur, tum melius erit annihilari, quam damnari; quia dam-

natus non porelt non peccare, ut manifeftum eft, & fuperius probatum.

3. Ad hominem fic arguo: fi peccare fit majus malum quam annihilari. ( quod vult Durandm) tum hoc erit vel ratione offenta deo data, vel ratione ira divina peccaum & offentam fecuta, vel ratione poena fenfus, vel damni exinde peccatori inflicta, vel candem ratione iplius peccati in le confiderati, ita ut iplum peccarum in fe fit majus malum, quamannihilatio : Jam membrum ex his quodcunque fumat Durandus thefin fuam firmius rationum momentis evertam. Nam 1. fi dicat, quod melius est annihilari, quam peccare, ob offensam Dei, quia Deus ops max, peccato offenditur: tum cadem ratione dico, melius est annihilari. quam damnari , Quia cum damnatis perpetud offenditur Deus , ut manifellum efts Et ideò fi offenta Dei peccarum lequutz, faciat peccarum majus malum, quam fit annihilatio : pari passu offensa Dei, que damnatis eterno incumbit, efficiet damnationem majus malum quam fit annihilatio : quo conceffo, melius erit annifilari, quam damnari, quod Durandes ex protelso negat. 2, Si dicat quod peccatum est majus malum quam anihilatio rationeira divina peccatum infecuta: tum iterum, pari rationis analogia, dico; damnari eft majus malum; quam annihilatio, quia in damnatum etiam tra Dei in zternum excandelcit : aded ut ex hoc argumento æque probatur, quod damnari est majus malum quam annihilari, ac quod peccatum eft majus; cum ira Dei revera peccatorem omnem fequitur, (non reconciliarum in Christo) pratertim dampatum. 3. Si peccare su majus malum quam annihilatio, ratione poenz peccatori inflicte; tum iterum damnati erit majus malum, quam annihilatio i nam fi ulla pæna peccatum infecuta, peccatum efficiat malum annihilatione pe jus: tum cadem ratione erit damnatio annihilatione peior cum omnis damnatus poenam lubit lummam! 4.5i dicat Durand (quod Tolum est reliquum) quod peccatum in se est malum maius quam annihilatio : concedo hoc elle verum; led tum rur lus lublumo, poens em damnasi lubeunt eft majus malum creatura, quam peccatum in le præcile confideratum : Ergo li pejus fit peccare quam annihilari, (quod vult Durandus) tum etiam peius erit damuaria quam annihilari, quod non vult. Antecedens fic evincitur : magnitudo mali femper Estimatur à magnitudine boni per tale malum ablati, at poena impii privat creatutam majori bono, quam peccatum in le consideratum; ratio eff, quia peccatum in leformaliter confideratum, elt folum privatio rectitudinis debita inelse creatura. Scilicer boni finiti, ut per le manifestum ett : at prena damni (mitto poenam fenfus) cf russin k

eff rzivario boni lummi, qua smor Dei, & fruitio boni fummi à damnatis grerno rollicur. Et per confequens cum poena damni tollie amorem Dei, & fruitionem fummi bonigerie majus malum creatura, quam peccatum in fe confideratum; cum peccatum formaliter fumpeum folum fit privatio bonicreature debiti ineffe, nimirum boni finiti: &ideo fi Durandus vecte afferar, (afferit enim) quod peceareeft ... majus malum, quam annihilari, tum etiam quod damnari fic malum annihilatione majus afferat neceffe elt, quod erat demonstrandum.

Sed sindem, ve Durando (etiam pro voluntate (u2) omnia concedamus : peccarum omne, & malum criminale è damnatis excludimus, & folum malum illudocenale quod subeunt considerames. Et tum querimus, An malum poene (excluso malo culpa ) quod subeunt impii tantum fit, ut praftat annihilari, quam danmati. Querimus (inquam) an malum poenale quod impii subeune majus fit in genero mali, quam bonum elleptiz, in genere boni : nam fi fit, melius erit annihilari. & carere illo malo, quod eft majus; quam damnari & habere bonum ellenciz quod est minus, cum tanto maloconjunctum. Sit ideo Conclusio hacultima.

7. Meliuseft, & per rationem recam eligibilius, annihilari, quam folum ma- Concluf, ultim. lum pænz lubire, omni malo culpz excluso. Conclusionem hanc s. explico.

2. probo.

1. Malum illud poenz, quod subeunt impii, considerationem duplicem admittie; I. In quantum subest voluntati divina, juste ordinanti, & volenti impiosillam mileriam æternd fubire: & hoc modo certum eft, milerum non polle, voluntate secundum rationem rectam regulată, velle annihilari, Ratio aperta: Quia fic vel-Le contra illud, quod just è vult Deus; nam cum Deus justissime vult, ut perpetud Subirent illud supplicium, illi vellent tamen annihilari. & nonsubire, quod juste non poterant, ut recte Bonav. in 4 dift. 50. 4. 2. (9 Job. Mai.in 4. Etiam dift. so. quelt. etiam s. Secundo poceft illud malum pænæ confiderari præscise, & infe folum, fine ullo ordine ad conftitutionem divinam; & hoc modo framendum eft, quod redius eligerer quis annihilari, quam ralipæna cruciari.

Quaftionem ideo, (quoniam Durando fic vicum eft) hoc modo Ratuimus ; Quaft. An, malum poenz quod subeunt impii (excluso malo culpz, & constitutione divina, de co in perperunta (ubcundo) . An (inquam) malum illud pa næ tantum. (fiorciolibera alicui à Deo concedereur) adeo grave fie, ut recte eligeret annihilationem, quam ikius poene perpeffionem? Affir: Malum illud puene cantum elle, ut annihilatio jufte poffit præeligi, tanquam minus malum. Quod fic oftendo.

1. Quiaannihilatio in tali cafu elt minus malum, & idto rede rollie przeligi. Patet fic Bonum effentiz quodhabent damnari, eft minus in ratione boni, quam Retie 1 mahim pena quod subeunt in ratione mali: Ratioelt, Quia malum poena aquivalet bono privato per illud malum, (cum cantum fit omne malum, quantum eft bonum quod tollit) atbonum quod malum pænæ tollit eft majus quambonum effentize, ergo, malum quod tollit illud bonum est majus in genere mali, quam bonum effenera in genere boni. Minorem probo: [cil: bonum, quod malum posnæ tollit, elle majus quam bonum ellentiz , Quia bonum ellentiæ ell folum bonum finitum & creatum bonum autem quod malum poenz tollit eft fruitio Dei. qui eft bonitas fumma, infinita, & increata; & ideo cum bonum quod malum poenz tollit, fit bonum fummum, niajus fit necesse est quam bonum essentiz; quiz bonum nullum lummo aqualedari poffir. Cum ideo bonum quod malum pæna

collie, fir maior quani bondin efsentiz; necello est, de malum quod hor bonum collir, freciam malus in genere mali, quam bonum efsentiz in genere boni; quo dato melius erit annihilari, quam damnari, licet folum malum illud poenz subiret.

quod erardicendum, " masto nod obten an all mulus man

Actio 2. Idem etiam fecundo et co oftendicur, quod fi bonum efferniz elsec maius bonum, quam visio beatifica. A frutcio Dei opte maximi: tum vel de mones externis Tartari supplictistinvoluti, haberent aliquod bonum maius, quam bonum quodvis quo sancti in certis fruuntur: Cum et ipsi essentiam habent elsentia humana nobiliorem: nam fi essentiz humanæ bonitas sit ipsa visione beatifica melior; certe bonitas essentiz angelica nobilioris, erit etiam melior. At hoc incongruum videur, ut ipsi demones sit est rele sanctorum fuelicitas, quam visio beatifica, quam amor Dei optimi maximi eterio duraturus.

Ratio 2.

3. Ex his etiam ulterius fequiter, quod si in damnatis bonum essentiz reliquum, sit maius in genere boni, quam malum quod subcunt in genere mali sequite
tur (inquam) quod summe miseri rion sunt; imò nec male se habere inste dici
possuri. Nam cum denominario sequitur maiorem partem, quomodo inste dici
possuri. Nam cum denominario sequitur maiorem partem, quomodo inste dici
possuri. Nam cum denominario sequitur maiorem partem, quomodo inste dici
possuri. Nam cum denominario sequitur maiorem partem, quomodo inste dici
possuri. Nam cum denominario sequitur male suntentior quam mali. Ut
(ng.) illa aqua dici frigida inste non possuri qua suntentior quam frigida, à
frigore, quod suppositur remission, si calore, qui est intensior quam frigida, à
frigore, quod suppositur remission. Sie si in damnatis bonum essentiz quod habent
maius sit in genere boni, quam malum quod subcunt in genere mali, potius dici
possuri bene se habere à bonitate maiore quam male se habere, à malo illo quod
supponitur minus Sed certum est quod damnati male se habere, à malo illo quod
supponitur minus Sed certum est quod damnati male se habere, nec maior est illa
bonitas essentiz in tatione boni, quam malum pœnæ, in tatione mali (ut suppoergo, meltus erit annihilari, & carere malo maiori; quam damnari, reservato silo
malo, cum bonitate minori contuncto. Quod erat demonstrandum.

His ita demonstratis, manifestum erit. 1. Quod annihilari, seu 70 non esse bonitatem omnino nullam includits a. Quod respectu manifeltationis gloriz divinza melius erit milerum effe, & damnari, quam fimpliciter non effe, Quia plus manifestatur gloria Dei in justà peccatricis creatura mileria, quam si simpliciter non efset. 2. Quod in judicio hominis mileri melius erit limplicirer non effe, quam talis else, que cruciatu aterno premeretur : etiam ulterius 4. manifestum erit, quod Il effe illudequod habent damnati, per fe folum confideretur fine malo annexo, melius erit habere illam ellentiam, quam annihilari. Sed 5, fi illa ellentia lumatur cum malo annexo, melius effe evincitur annihilari, & carere illa effentia, modo & malo annexo careatequam habere effentia cum tanto malo conjuncta; Et hoc rationibus fex oftenditur. 6. Dubia in oppositum militantia proposita sunt, & folura. 7. Cum Durand, in canfe fue fublidium dicit, quod melius eft damnari, quam annihilari. 6 in damnatione follom malum pænale fumatur) oftenditur hoe non effe caufæ fuz jamjam ruitura, profuturum. 1. Quis hoc non eft que ftionem cautius flatuere fed concedere, 2. Quis, illo (quod vult Durandus) concesso, tamen adhuc erroris manifelti arguitur, quia melius est annihilari, quam vel malum poene fubire. malo culpz excluso. Et 8, oftendirur 1. Quod non est eligibilius, nec poffic damnatus velle annihilari, potius qu'am miferu effe supposit à voluntate divina, & proposito damnatum cruciandi zterna miferia: Sed 2. malum damnationis, (fi in le

in le censidentur) cantim esse ostendinur ; at s. Deus alieu liberam sprionem indulgeret, juste de per rationem judicio solido regularam , annibilazionem dam-nationi praeligeret.

Sic randem per varios pariter & involutos hujus que fiti Meandres, rationis Glo nolmes extricavimus: & fi cui conclutiones notire ratione folida fundata videncur, illes admittat a fi non, libere repudiat. Rationes mess, quas duce probabiles, le ctori examinandas propono, audaci dagi quem que ficum non determi no. Novi enim Derendum, & alios magni nominis, & judicii nitos, contrerium docuiffe , & ideò fententiam meam habeo fufpectam : fiquidem eidiouses genes, tantis viris affurgo, & (ut olim Gonnadius ad Presbyterum Thefsalonicenfem in realia, ) facor ay ofer mameres diduratus obi suro maradusas, nimirum, ex ofor, an ex a Swiator: forfan non est probabile, fed necimpolibile. An in hac theff erraverint, aliorum fit judicium, non incum: benignus leftor, 

## EXERCITATIO SECUNDADA

### De naturá malí.

In quà oftenditur qualis fit natura mali; i. Negative contra Pychagoriens, Manichaos, & Priscillianistas ex antiquis; & Francifcum de Mayronis, Cajetanum, & alies è recentioribus. Quorum aliqui malume fe Ens absolutum vellent, alii relativum; alii reale proprie, alis modale, amnes tamen politicum: aftenditur, (inquam) malum positivum non esse; & thefin illam esse erroneam, & folim non hereiscam demonftragur. 2. Affirmative oftendiene gued malum est formaliter privativum: & hot I. in genere: 2. in specie, singulas ejus species percurrendo, eásque pro formaliesse privationes perfectionis debita demonstrando. 1. Ex communi antiquitatis ouoporia. 2. Ratione. 3. Objectiones (quas putant Godias, & in victoriam valituras) sunt adducta & solute. Ultimo, commentum illud Flacii Illirici (in clavi scriptura, trad. 6. pag. 479.) quo malum originale in ipfà anime effentià, & fubfrantia confiftere comminiscitur, ad examen revocatur, & erroris manifefti conscium effe evincitur.

E malo dicturus fum, vercor ne & male : obscura siguidem est mali nam. De Malo. tura, de denfis tenebris involuta; quod uccunque quivis facilitate fun ma committat, cadem tamen facilitate non cognoscat. Usque adeò malum ZZZ 4 explicare

Malum.

Thefis I.

explicate difficilius; want facere. Si dujus difficultatis caufan que 223, deam a Lurvara femper intedit multità, pigmentis unitur. Et afluttà plane incretticià, volti tu non suo progreditur, et simulatà bonicatis specie desormitati sur supernami, veneno suo aliquid jucunditut immiser; et fallacem hamum escà in perniciem placitura, absondit e Quanta cum voluptate percunt vol sis socia, jucanditate illus poculi demonati, cuius venenam si novissent, forsan in aternum non bibissent? Nam serviname, Nic diverbes, quia circes coxta in perniciem composita novit, respuit. Usque aded profutura est nobis mali Sauela, si detta sta nequita larva, proprium mali faciem contemplemur, cum malum odiat necesse est, qui distincte videato. Pergorigicur naturum mali expassiturus, et ut consulum equi solvar vinium device, mus e De malo que zunit.

Tria, 2. Respectu subjecti, in quo sie.

In r. occurri ractanda malt entitas, natura, seu essentia; in quo seil. ejus natura & essentia consistir, an in reali aliquo, & positivo, an in aliquo privativo solum, velan se aggadyum. & mere nibil? In a. quarendom in quo se subjectivo inhareat? Ubi esiam de modo, quo inest disputandum. In 3. quarendum de causa mali efficiente; scilicet à quo parente propagatur soboles adeò inscriter desormata; ubi occurrit disputatio curiosa satis, sed & Metaphysica, de causalinate Dei in ordine ad malum; minimum quousque causa prima concursus, & essentia se exemplica produstione mali. Sed exercitatione hae, solum de prima agam, reliqua deinceps aggressurs.

1. Iginu su quaram de natura mali, an privativa se, an positiva; ubi methodo procedam usuala, sed & facili.

2. Terminos paucis explicando, a. Conclusiones deducendo, & probando.

3. Objectiones, quar veritatem reddant suspectam, adducam.

Terminus primus explicandus est [ Melum ] & hoc est duplex: 1. Malum quod est in se cale. 2. Malum quod dicitur alteri malum. Qu'um distinctionem explicat surrez Meraph. 10. 1. disp. 12. Sell. 1. 11. 8. 9. 10. 6. Joh. Martin: in exposibrevi in sem: P. Lomb. 60. 2. disp. 3. 5. conclus. 3. pag. 3. 8. Sed quonium multis potius hoc faciunt, qu'am solidis, vertratem per l'heses quassam reddirums sumpro virili manifestam; quarum prima su hæc.

Malum alteri illud dicimus, quod cum in se sit positive, & absolute bonum; tamen relative, & in ordine ad aliud dicitus malum, in quantum aliud aliquod subiecum perfectione aliqua sibi debita privat bic calor, qui in se absolute comideratus est ens positivum, e formaliter bonum; seum artilei desit ad debitam ejus perfe-Gionem requisitum;) ramen in ordine ad aquam dicitur malum; sol, alteri malum, nimirum aqua: Et hoc quia aquam privat perfectione sibi debita, frigore scilicet. Et hoc modo quod est malum alteri, (ut calor aqua: ) dicitur malum, non denominatione intrinseca, quasi in seipso esset aliqua malitia subiective. Sed solum denominatione extrinseca, ratione causalitatis, de efficientia: Quia rausar malum in alios ut calor v. g. causar privationem frigoris in aqua: & per consequens calor est matum essective, ad modum principii, non formaliter, ad modum subiecti.

2. Sugrez

Dageor Metafi toir diff ir, fell : , num. 14. explicat malgin alettific sitroin Thefit L dicatur malumatreri refpettuentitaris fue politiva, fed refpettu privationis adjunde ; quam ftamie elle duplicem Siquidem cum calor dicitur aque malus, elt duplez privatio (inquit) obquam dicitur malus. T. Una habet fe ad modum caufati, que eaufator à calore in aqua : & eft carentia frigoris, calor enim frigus aque naturale expellir & ratione huius privationis calor dicitur aque malus effective, quis malam in sour producir. 2. Vult tamen suerer calorem effe aque malum, mon folden quia eaulat privationem frigoris in aqua; fed quia in iplo calore, qui dicituraque malus, est privatio perfectionis aque convenientis que licet respectu caloris absolute confiderati videtur effe negatio, tamen respectu subiecti, in quo est calor talis privatio dicitur, cum forma illa fit tali fubicato debita. Sed (qd vulgo dicitur) magister hie non tenetur; meraposinorary Suar in hacre à reco veritatis eramire aberrantem arbitror: quod ut firmis rationu momentis oftendam: dico calote non effe malum alteri, (idem de fimilibus judicium) pura aqua, ob ullam privationewin calore iplo exiftencem ; led folum quia aquam privat, & perfectionem fibi debitam tollit. Quod fic evinco; 1: Quia calor in aqua habet omnia requifits ad na- Ratio ; turam caloris absolute considerati : quod & fatetur Sucrez, & probat ubi supra difp. 1 1. feff. 1, 1, 14. 2, Quia, fi calori deeffer aliqua perfectio fibi debita, effet in femalus : cum illud fit proprie, & formaliter in fe malum, cui perfectio deeft propria, & debita : & ideò ex hoc capite calor non effet alteri malus, fed in fe abfolute confideratus. 3. In calore in aqua non eft privatio perfectionis alicujus ipfi debite prout eft in aqua : (quod unice vult Suarez ) 1 . Quis iple calor non elt aqua debitus, fed omnino prerematuralis, ergo nulta perfectio eft calori naturaliter debita, prout eft in aqua : Que enim perfectio potett effe calori naturaliter debita, prout eft in aque, cum effe in aqua non-eft calori naturale? 1. Nulla perfectio vel fin- 200 3; egi poffit calori debica in aqua existenti, qua possit fieri aqua conveniens, quin natura caloris fit disconveniens : & ided incongruum erit, & aprairopor dicere aliquid calori debitum, quod calori ipli disconvenit, & naturam cius corrumpit, cum serfectio omnis debita perficeret illud cui convenit, non corrumperet. Dicimus ided in calore in aqua, eft negatio perfectionis aquæ convenientis, calor enim non habet perfectionem talem que aque congruat ; led non est privatio perfectionis aque convenientis, cum nulla talis perfectio poffit effe calori debita. Eritided cai lor aque malus in hoc folum, quia effective collie perfectionem aque debitam, nempe frigus, non quia in calore ipfo est ullus perfectionis debita defectus.

3. Malum infeeft illud, quod non eft talefolim per denominationem exter- Thefit 3. nam, ab aliquo extrinseco desumpram, sed per denominationem internam, quia iplum in le perfectione fibi debita privatut, Sica dus homicidii est malus, non per denominationem ullam extrinfecam, fed quia formaliter fibi ineft privatio rectitudinis debita. Sic oculus malus eft in le, qui cacus; quia ei formalijer ineff czeitas, feu privatio visionis fibi naturaliter debitz. Quod ut ulterine eviden-

tia majori parcat, dico

4. Perfectio aliqua poteft dici alicui debita dupliciter. 1. Immediate, & proni. Thef. 4. me : fic habitus charitatioeft voluntait immediate debitus, cum in ea proxime, & immediate fundatur, Vid: Durand in 2, dift. 26. q. 2. Aquin. 1, 2 9.50, art. 2. & in 2, dift, 26, art. 3 . 2d 4 6 5. 6 1,2.9 110. 2. Mediate & remote, ficcharitas eft anime rationali debita mediate, & remote: cum virtus lizcimmediatius,

& proximited welchentrienlinge ca mediante in anima; & hihe et vi espolitionis privariochavitatis immediate erit in voluntate, & voluntate mediain info anima Brided lices & voluntas, & anima poffie dici mala in fe, ex defectu charitatis, ex quo utrique inelt privatio perfectionis debita : tamen in calu praedicto vo-Juntas dicitur mala immediatius, quam anima: Quia defectus pradictus primo ineft in voluntare, qua media & anima ineft. His politis dico surfus.

. Milum est triplex. 15 Naturale & Physicum. a. Morale & Ethicum. 2. Transcendentale, & Metaphylicum. Que mali species fusius enlicantur anud Baffaliumin r. diff. 42. q. 2, Suare fum Meraph. to. 1, diff. 1 1. & alios, Sed ut compendrofiùs explicem(forfan etiam & veriùs)quod illi lenga ambage profequentis: dico 1, quod hac omma feil. malum naturale, morale, transcendentale, sie dicun-- tur non respectusuis vel subjecti in quo funt; sed solum respectu oppositi boni feil: good tollunt: Traurillud fit malum naturale quod bonum naturale e fubiedto tollità illud morale, quod eft privatio bonitatis moralis 38 fie de transcendentali statuendum. Ritio autem buius veritatis est manifesta: Quia cum privationes (malum autem omne est privatio, ut iam suppono, postea probaturus ) in se non funt entia propriedida, nec veritatem ullam includunt ; lequetur, quod non funt perfe, & directe cognoscibilia, sed solum ratione oppositi sic tenebras cognoscimus in ordine ad lucem, filentium in ordine ad fonum : Hing eft (inquam) quod 1. Malum natu . mala bec aftimanur ex fuis oppositis, & in ordine ad illa describuntur, Quibus conceffis, lequitur 1. Quod malum naturale, & phylicum illud eft, quod bonum naeurale privat; fic excitas est malum hominis naturale quia perfectionem tollienaturalem, nempe vifum. Bonum autem naturale (ut reche Kerrarienf: Cont Gent: libir cap to) eff duplex. I. Integritaris, & dicitur bonum substantiales fic habene omnes parres integrales ell bonum naturale, & parte aliqua integrali earere eft malum naturale. Sic manu carere est malum naturale, quia habere duas manus est perfectio homini naturaliter debita. 2. Bonum, naturale est bonum legitima dispositionis, & perfectionis accidentalis: Sic frigus est aque bonum, ei à natura debinums & ideo illo privari eft malum, Sic colm Minerva apud Homerum, in pralio ad Trojam gefto, Venerem vulneraffet in manu, ita ut a Savaroy piera tua, malum illad erat naturale ; quo dispositio partium legitima tolleretur, que ei alias esferdebita. Et licet malum illud potuit dici violentum respectu principii externi inferentis, tamen (cam malum omne aftimatur ab obiecto, feu termino cui coponitur, bono nimitum, ) dicitur malum naturale, quia bonitas, scu dispositio partium per illum fublata fuit naturalis.

Le.

rale.

3. Baffolis in t . fent. dift. 46, voluncarentiam gratiz effe malum naturale : Gratia non eft Quia gratia eft bonum natura conveniens, uteunque non fit intra eius vires ut ilbonum natura- lam offequatur. Nonrecte, me iudice, Ratio eft, Quis bonum dicitur naturale son à modo convenientiz, quafi omne illud effet naturale bonum, quod natura humanæ convenir : Sic enim ipla gloria ellet bonum naturale, cum & ipla fie naturz noftrz conveniens. Imo omne bonum, quod vel habet quis, vel habiturus eft, offer naturale a cum cerriffimum fit illud effe hominiconveniens : hogramen nullus unquam cogitavite nedum afferuit. Dico igitur quod bonum dicitur naturale, non à modo convenientia, bona enim supernaturalia sunt natura nostra convenientia, fed à modo ineffentia ; ita ut illud fit bonum naturale, quod à principies naturalibus ineft. Bonum autem poteft dici ineffe à principiis naturalibus dupliciter,

I. Modo

T. Modo actuali, ut illud quod de facto natura produceme inelli fic in homine von dente inelli visio i Et hoc modo non requiritor, ut omne illud bonum, quod malum naturale privat, sit aliquando actu in subiecto illo, cui inest malum illud quod est eius privatio: Nam in homine ab incunabulis exco, excitas est malum naturale, sicet visio, scilicer bonum privatum, tali viro actu nunquam inerat. 2. Requiritur tamen, ut omnis perfectio, que dicitur bonum naturale, (& cuius privatio est malum naturale,) insit subiecto cuius est bonum, saltem modo aptitudinali, ita ut subiectum illud si non habet, nec unquam haburi illud bonum, tamen debet este aptum natura ut habeat. Sic si quis ab ortu surdescit, illa surditas erit malum proprie naturale, licet auditus illi subiecto actu nunquam inerat, quia auditus est perfectio cuius homo omnis est naturaliter capax, & que inesse debuit.

2. Malum transcendentale cognomen obtinuit à termino suo, nempe à boni- 1. Malum transcendentale, & metaphysica, qua privat subjectum. De hoc malo dico 1. scendentale.

Quod Metaphylici de eo tractant folum ex hypothefi, & fuppolitive, co modo quo phylici de vacuo, & infinito actu , non quod vel fie vacuum vel infinitum actu, vel molum aliquod transcendentale, vel effe possine ; sed folum ex hypothesi, fi effent, talia effent. 2. Malum igitut bonitati trauscendentali oppositum, nullum actu est, nec effe poffir ; quod optime probatnobilior Scholafticus Greg. Ariminenf. in a. dift. 3 4 9.1 pag. 120, ratione multiplici, parter & efficaci; fed rationes ha infequenti exercitacione de fubica o mali erunt commodi às proponende. & opportumilis! Pro præfentifufficiat, quod malum transcendentale (modo effet tale malum) est privatio bonitatis entitativa : Sed reveratalis privatio esse nequeat, siquidem bonitas effentiz poseft tolli (fateor) negative, seu non esse: ut si Plato annihilaretur, non effer effentiæ fuz bonitas: Sed privative tolli non poteft, ita ut ablatio ejus fit malum : Nameum omnemalum fit alicui malum, neceffe eft ut femper maneae lubjectum aliquod cui fir malum, quod nervole probat Ferrarienfis in Again cont. Gent.lib. 3. cap. 11. Et Aguin. 1.p.q. 48.art. 2, 3, 4. Capreol: in 2. dift. t 4. Er Wid. Scholaftici communi voto.) At clarum eft quod bonitate effentia fubara, nullum manet subjectum cui fit malum, & per consequens ablatio bonitatis Atitativa etienegatio folum,non privatio bonitatis, & ideo non omnino mala.

2. Malum mo ale eft privatio retritudinis debitæ creaturæ rationali, qua 3. Malum manationalis. Sic Baffotis in 1. dift 48. & Suarez metaph to. 1, dift, 11. 60c. He hic rale. dico 1. Quod malum morale elt carentia recutudinis debita creatura rationali in genere, & indeterminate sumpræ , quia non folum homo est subjectum capax huus mali, fed & angelus; cum & hic, & ille poteft à recta justitiz regula declinares quod fub ipsa nascentis mundi infantia, & incunabulis, infælici exemplo docuit Protoplastes, qui angelose ducente cecidit, & posteritarem suam universam, ante ortum peccatricem, epilephâ perpetua implicavit. . . Malum naturale & morale conveniunt inser fe : 1. Quia utrumq; est carentia alicujus in subjecto suo ; Quia quod nullo careat non est malum. 2. Quia utrumque est carentia perfectionis: Quavis enim carentia non est mala, sed solum carentia perfectionis alicujus. Siccarentia cacitatis non est homini mala, quianon est subject, sui perfectio. 3. Conveniunt, quia & malum natura, & moris, est carentia perfectionis non promiscue outoflibet; fed folum perfectionis debita; fic carentia immensitatis in homine, otcunque fir carentia perfectionis, tamen non est malum, quia immensitas non est Perfectio homini debita. 4. Utrumque etiam eft carentia perfectionis debita,

A233 2

non

non per quovis tempore indiscriminatim, fed folum pro co tempore quo eft debita. Sic carentia robotis vicilis non est in infante malums Quia licerrobus vi-rile se perse dio homini debita, tamen non est debita pro co rempore quo infantiam patitur nugis & qui quilis occupatam. Differunt tamen hac duo, t. In latitujectis Quia malum naturale poteft effe in quoliber ente naturali, aquè sein homine , Gepedibus truncari, non Colum homini, led et equo, & cervo, & Iconi malum eft. At inslum morale creasure nulli, niti rationali convenit, & libere. a. In termino privato, Quia malum naturale est privatio perfectionis naturalis, malum autem morale est privatio perfectionis moralis ex legis mandato requilitz. Hoc intelligi velim de maloculoz, quod est proprie morale: namquod multi dividunt malum morale in malum culpa, & poenz, fat novi e itaue apud illes malum poenz propriam mali moralis speciem constituat. At hoc usitarins fit (me judice) quam verius. Ratioeft, Quia malem poenz non eft dillin-Cha species mali, à malo naturali, aut moralis, sed idem potest esse malum naturale Epocaale sidem (inquam) quoad effe, quod ex respectu diverso dicitur malum naturale, & poenale. Nam fi quisan loco facro hominem feriat & in justam canti fceleris vindictam manu mulderur : Dico quod carentia manus (calu prædicto) eft malum naturale, quia privat hominem perfectione naturali : & eadem manus carenua eft mahim porpa, quia ob injuftum facinus jufte inflictum, Ita ut fi con-Sderetur refpe du termini, seu oppositi, nepe bonitaris naturalis privata, dicetur malum natura. feu naturale. At firespectu caula istius mali meritoria (sceleris nempe) cum recte dicitur malum poenz. 2. Etiam Mud idem quod est malum culpa. poteft effe malum pænz diverso respectu ; si verum fir, quod soties ingerunt. & mulcis probare faragunt scholastici communi opera: nempe, quod peccarum porest effe poena peccari. Vid. Vafq. tom 1. difp. 150. art. 2. cap. 1:cap. 913. Bonav, in 2. diffig 6 art. 1.4.1. Valent to, 2. difp. 69. 17. p. 2. Co. Et per confequens manifeflum crit quod malum porna non erit malum, à malo naturali, vel à malo culpa frecie diffinctum, fed folum per respectus diversos. Naturam autem utriusque foecialinex plicabimus, induffuia (uti fpero) aliquibus profutura.

Malum pena.

1. De malo penz, quad fic definit Baffol, in 1. dift. 46. (vide Aquin. 1. p.a. 48.art. 5. co in a diff. 35 art 1.3. Et Suares Met, to 1. difp. 13. fect. a. num. 3.) Quod fit privatio perfectionis debies illi cui melt, inflicia ob culpam, vel affumpta, & cognica. Inqua definitione dicit 1. Quod malum porne eff privatio perfe-& ideo pon erit quid postrivum : Et hoc recte, ut postea (licet in contratium philosophaneur Scholasticorum nonnulli) firmis rationum momentis probaturus fum. Nam occunque malum pænæ aliquod videtur quid positivum, ut pæna senfos, que vinate dicitur cruciasus policivus ; tamen hoc folum est quoad materiale, nam infa poena formalicas confifticin privatione; feil, in hoc quod privat fubjedum, cui incht perfectione aliqua: ut opeime disputat Gregor. Ariminenf. in 2.dif. 34 q.1. Nam foquis flammis intentiffim sin pænam committeretur: Dico quod licet flamma, & calor ille intenfus, fint materia poena, tamen formalitas peens in hoc confifit s quod calor ille persectionem aliquem ab homine tollit. Ratioell, quia li homo in flammis else poterat ita ut perfectionem nullamamitseret, come flamme non essent omnino homini mal at Cum impossibile fit, ut illud. as homini malum quod illum non reddis deterioreme at quod nullam tollir homimis perfectione, non reddit eum deteriorem, & per confequens non erit ei malum. Sed

Sed in pententi hor infinualle sufficiat, postes justo demonstrationum agmine di-finctius oftendam. 2. Cum diestut in definitione, quod ma hum point est carentis perfectionis inflicta, & cognita metuo quari possir, an requiramir ad naturam ponz, ut cognolcatur? Cui que fico ut cumulaties (ausfaciam, dice s. quod ma um pone pout cognetci,

vel & L. A puniente. 2. A punico, qui malum illud paritur. Sit ided thefis hat: Malum porna fi fit proprie poena aliqui inflica ex julifitia, cognolei deber ab infligente, & puniente, Ratio eft, quia inflictio pomz eft executto inflitiz vindicative; at ibi nulla est inflitiz executio, ubi non est culpe cognitio, pariter & ponz; Quia ad executionem juftitiz requiriur, ut poena delicho proportionetur, quod fieri non poffit, nifi cognofcamir poena, Ut in hoe cafe, loppopamus Titiam ob crimen la la maieftaus necem sufte meruille, sa tamen ut cris men boc nemani, innotescat ; dein supponamus Celarem ira commotum occidere Titium, crimine ems nec confiderato, nec cognito : dico in tali cafu, mors Tiri (uscunque fit malum naturale, tamen)non est proprie poena in ordine ad Cafarem, cum non fit executio iuftitiz, nec cum respectu ad culpam : licet in ordine ad Deum forfan fit, qui novit Titium necem illam non folum habuiffe, fed & meruiffe. Trin ad natu. In universum enim tria requiruntur ad constitutionem poenz, (faltem peenz fen- vam poene confus.) 1. Crucianis aliquis politivus, qui est poena materiale ; ur fi quis flammis fittendem re-periret, ille flamme postunt dici materiale poene. 2. Requirete impressio iusti- qui fits. tix vindicativx, ut cruciatus ille politivus infligatur cum respectu ad culpam velveram, vel falrem apparentem, alias poena non eft, licet etuciatus fie vel antenfiffimus. Sic fi quis cibiam cabe aliqua putrelcentem amputaret, ne pars fincera trabarur; utcunque dolorem vel intentum lubeat, tamen dolorem, vel cruciatum illum elle peenam nullus unquam dixerat, cum non fit ob culpam ultam, fed in medelampotius, quam vindictam. 3. Requiritur ad poenam, ut punitum perfectione. aliqua spolier, alias non erit omnino malum: Cum illud non est malum homini per quod homo non est peior, at homo non porest else in statu peiori, nifi bonitas aliqua & perf. Cio anferatur, & per confequens necesse eft, ut per malum poena alique à punito aufesatur bonitas, ali às poena malum aliqued non crit-

2. Pareft illud in definitione, (cum dient prenam privationem perfectionis et mitan) intelligi respectu puniti, qui poenam patitur : & tum quæftio etat. An neceffe ht ad naturam poenz ut ille qui pornam fabit, cognoscat hoc effe malum poenz. Er hor vult Baffole in 2. diff. 34. & in 1. diff. 46. Dico igitur 1. quod punitus cognoscat matum poroz quod subit, vel 1. quoad formale, scilicet quoad re-Spectum illum quem habes ad culpam, ad modum demerentis, & ad indicem ad modum vindicantis: & hoc modo non neceffe eft, ur ille qui malum poenz subit formalisatem pana cognolear, niminum quod fit malum fibi ob culpamindictum. Dico,non necche eft ad naturam pomz, cum poteft else poena in illo qui hoc non novit. Siquidem in Theologià certum eft, quod impii multi, ubi in scelere infælici progressu maturelcunt, intentibiles fiunt ; nec peccata fua vel cognoscunt, vel agnoloune , necpoenam us infl. Cam , in ratione poenz fentiunt. Et hoc eft quod toties querebatur Deus per prophetam, le gladio dedisse populum lum, & peffi; se indurales colum. & zreum effecisse, its ju fames effet insecurs. es semen boc sid. dignum. es Aaaa 3

The fis. Ratio.

a. Poena porest comosci à punito quoad miteriale, cruciatum sessione possioning a hoc modo vix puniti possis quispiam, quin hoc semiar : Et se Judzig ladium, pessem, & famem las senserunt, urcunque à Deo else ob preçestà sua non agnioleebant, nec revera cognol cebant, peccato nimitum cos occarcante.

2. Malum hoc poenz eft vel 1. damni , qui confiftit incarentia, & privacione gratiz, & gloriz : (Aquinos 1. p. q. 48, art. 6.), 2. Senfus, & ell eruciaus politivus, politivus leiliegt quoad materiale, cum & har poena quoad formale sie privativum, trex Greg. Arimineus. disco. in 2. dist. 14. vid. Vasq. tom. 1. disp. 1301

4. Præter mala superius exposita, est malum culpæ, teliquis maius & nequius. Et eft avoisa, & inordinatio ad legem comparata ; Sicemm ex Aroftolo recte definit, & fulius explicat Suarez: tom. 1. diff. 11. fell. a. n 3, 437. & lequencibus: & Baffolie in t. diff. 46. ubi dicunt malum culpa else voluntariam perfectionis debite carentiam . Bi per perfectionem debitam intelligenda eft perfectio mora-9 lis, non naturalis i Quia potett else voluntaria carentia perfectionis naturalis fi-ne omni culpă ut fi quis corpus vulnerarer eo fine, ut lanet, vulnus inducit privationem aliquam perfectionis naturalis, achoc fir fine omni culpa, ur manifestum est: & per confequens malum culps confistit in carentia perfectionis moralis, non naturalis. Ultimo hoc malum culpa, live fit originale, feu actuale, feu commiffionis, leu omissionis, porest considerari dupliciter. 1. Concretive pro aggregato ex malicia & eius fundamento, & hoc modo non inviti concedimus malum includere aliquid politivum; fundamentum fell. quod aliquando est actus, aliquando habitus politivus, a, Abstractive, pro ipla matina, seu pro illo à quo subiectum dicitur malum formaliter, & hoc effe quid privativum jam probaturi fumus. Singulis enim mali speciebus expositis, restar ur ad illud quod secundo proposuimur, ratione firma, & (quantum fieri potell) manifelta oftendamus. f. Igitur in genere malum effeelsentialiter, & quiddicative sepnen, & rectirudinit debiez privazionem oltendam : Conclusio itaque prima hac esto.

1. Natura mali non est realis aut politiva, led folum privativa; feilicer, perfectionis subjecto suo debitz carentia: per matum hic non intelligo matum fundamentaliter fumptum, & pro materiali, feu malum in concreto fut Arim, in 2, dife. 24.) us cum dicimus hominem malum, actum malum : naurhoc modo mamitefrum eft, malum effe quid reale, & politivum: imò aliter effe impollibile eft, cum necesse est ut omne malum in bono funderur, nimirum in engreate aliqua reali, & politiva, ut poltes probaturus fum. Sed hie malum intelligo abstractive, & formaliter fumptum pro ipfamalitia utilic, & hanc malitiam elle proprie, & formaliter privativam. 1. Ex communi & perperua Antiquitatis ouoxojia. >. Valituro

rationum agmine demonstrabimus.

1. Igitur, ut quid de natura mali fenferit sneiquitas, exponam : non opuseff, ut rufpaca antiquicatis teftimonia curiofius corraderem ; cum illuffia hujus veritatis indicia, reperta porius, quam quefita, labore nullo invenias. Et primo prodent πολυθρύλλητ G-ille Dionyfin Areopagita, apud Scholafticos hac de fe tories citatus qui utcunque non fit antiquiffimus ille Areopagita Paulo cognitus, ut optime d Scatt de emen - evincunta Cocus nofter, & b Rivertus ; tamen doctum antiquioris feculi hominem fatentur: Quod & Cafaibonm & Savintor 9 agnofeit, & & Scaliger illum putat (cripfille circa tempora Valentiniani fecundi.

Concl. Z.

Ratio 1. Ab avaboritate. a Coc: Cenf. Script. vet. pag: 51. b Rivet: Crit: Sacr.1: 1.6:9. ccafaub.exerc. 16, mum. 41. p. 389.00l: 2. dat temporum:

Diony fine

phaeur in frestor ver er de fid oft) malum aurem neque ens eft, & paulo post s numero eft que funt nec corum que fimplicuer non funt : paulo infra pag: 317. To randy & rande in femiar iniar, is placed to meet, mover of rancines, it of espect the will ormer Sergen gund Jul evenio interprete lib: 8. de fato cap : 20, ica fonat: Matum qu'à malum oullam substantia aurgenerationem efficir sed folum vieiat, & corrumpie rerum fubftantiam. Et adbue apereius, & in terminis : Tà retor i cient of The tow Si, malum eft boni privatio. In que verba ejus Scholiaftes Maximus fic commentatur: Saucarius e Salev avent curror to nanov, sepurar Sandel as tur co Takes, il quore in de sepuors in au rou rosur & &c. (id ett) mirabiliter oftendit Dia. mylim malum per fe non effe aliquid fublitens, dum malum privacionem corum dixit. que ordinarie, & naturaliser ineffent; privatio enim non est per le subfi-Stens: Bodem modo Dionufit Paraphraftes Gregorius Pachymera pag: 268. edit: Grecate de menor mi movor tory outer andorgran as les meter serar the agade. and in the me or your andorsion x drugtor rees. Adeo malum non modo naturam elle politivam, & realem negabants, fed ipfo non ente, minus (fi fieri poruis)effe vo-Juctunt ofth mos accedis Magnus Arbanafim, to 1 pag. 5. in orat: cont. Gentes: The Tel To Dades years ages we are the ward he ye rallan amvoides av Specimer un erra e varrendague. Que ficteddie P. Nann: ea enim que funt, appello bona; que non funt mala que funt ideo à me vocantur bona quia a Deo qui est elsentia exemplar trahunt : quæ non funt mala nuncupamus, ed quod cum nulla efsensia fub fiftune hominum commentis efficta funt. Et codem tib paulo infra on 70 20-gans our mondy courtes composit ne Capro ( id est ). Malum ab inten non excitiffe, necullam ejus eile substantiam led homines per privationem cogitandi bonum, il-lud quod malum est comministe caperunt. Post Athanasium Greg: Nysseus hanc mali naturam eleganter explicat Hom. s. In Ecclehalten, pag: 417. ubi de tenebris loquens & oftendens vitium in Scripturis tenebris effe affimilatum, fubjungit : Sharver no isolary com in maria Bay source in many information in evaris to analismondow rall inter in bars, separe to su ove in naula, x by unapele. Gentianus Hervetne fig reddit : Exemplo oftendit, quod per le non contifit virium, fed confiftit ex privatione boni. Qued enim intelligitur ex eo quod est bono contrarium non est ex estentia ( seu essentiam non haber ) vitium enim eftejus quod eft privatio, non eft fub fiftentis. Poft illum St. Profper A. quataniem le Sente ex Aug Sent: 1 44 air, sola bona effe alicubi mala autem nuf quam quonia etiamilla natura que vitiata funt, in quantum vitiata funt mala fed in quantum nature funtione. Et idem paulo polt codem libro lent: 296. Non poreff esse ullum malum nifi in allquo bono, quia non potest esse nifi in aliqua natura: omnis autem natura bona eft.

Nimirum hæc quæstio de natura mali celebris extitit apud antiquos à tempore probi Imperatoris, circa Ant Christi 280. Quo rempore insanus ille hæreticus Manes, insceliciansus sua orbi Christiano dogmata propinavit. Siquidem cum Aythagoras & Empedocles, bonum & malum duo esse genera asserbant summa parietta & positiva, ut post Aristotem, observavit Simpliciam ex Iamblio, & ex utris-

the nobilior Scholalition Ferrerions Gent 1864 appl, Crobs thee, & mache Pythagura effata, eum demum ab orco revocabie infestix Manes y malitialane in proprium lui iphus perniciem ceffiir à, & dolendam ecclefia & respub; Chinfriante inquierudinem. Sed quamprimum in herba effer har harefis & incremento fea eft nacura male) feltino nimium pallulabat, & infaulta macquirare adoletcerer flacin infurgunt Patres, veritatis Chriftiana affentires, final & vindices : Et non folum ex Theologie, fed & Metaphylice noften principis malum privatirum effe demontrabant. Sie Epiphantes adverf baref lib . we w biref. 66. (que eft hærefis Minichas) pag.6;2. Ubi propotoifice guzrendum , omolorist to minion to holo firesta. L'et Treumeigenfor 17, à men, as emir, à moçuou èze, a g ficur fluin numits. Politquam (inquam) qualivillet quale ellet malum, & m quo effet, & respondet fic, bras ruvia es saurois Aasnomidulas, a pundentes Suppling res to regar, underiar picur son. feil, cum hac considerabimus (inquit) malum nullam habere fublittentiam inveniemus. Ar quidego Epiphenium indigito? com post natos Manichicos Parrum unusquisque, qui de malo qui cou am dixerit contra infanos illos hareticos illud privarivum dixeris, modo Sucrefio fides Merab rom's lift it feff t num. 3 Paires insequentur Scholaftici pene unanimi contentu hoc dogina approbantes. Lombarda, Refui fequaces in a diffinit : 34,25. quis fententiam polles remerarit arguerer, que fammos omni evo viros fui affercores habuite qui meginque confequentia necellaria non evineunt, quod volumus. ffigitidem falli poffic humana authoritas) tamen abunde fuadent, & in parces fuas Tolum non cogunt.

Retio 2.

2. Malum effe privativum rationibus nonnallis evinco, quarum prima hac esto. Si res quavis, que est mala, sit ideo prascise mala, quia caret aliquo bono sibi debito, & ideo pon sit mala, quia non caret bono aliquo sibi debito; sum malitra socimaliter erit in carentia, seu privatione boni; at ideo res est mala, quia caret bono debito; & ideo non est mala, quia non caret: & per consequens malum formaliter erit privativum. Paret assumptum, quia res quavis, si carear persectione debita, quod cunque aliqua habet, tamen ex eo desectu prascise est desectuosa & viriosa, & per consequens necessario mala; cum ex primaria mali notione, clarom est, quod sibid cui assquid debitum deset, male se habet, & per consequens ex ratiose-se fectuora se consequenta est est desectuosa, cum es mini deset se sum a consequenta se c

Ratio 3.

2. Si malum alteri folum in hoc se malum, quod aliud privat perfectione de bità, tum malum alteri erit formaliter privativum: at malum alteri folum in hoc est
malum, quia debitam alteri perfectionem tollit: ergo, propositio est perse manifesta! Minor sic ostenditut; Quia venenum (v.g.) est ideo solum homini malum,
quia privat hominem debità corporis temperie, se perfectione; nam si venenum
ab homine receptum, nullam in eo intemperiem causaret, nec perfectionem sibi
naturaliter debitam tolleret, non esser magis bomini malum, quam serpenti: Com
certific

cerriffinum fir venepum, & familia que funt alteri male, effe in le politive, realis de formaliter bons : nec dicuntur mala denominatione paffiva, quali in le formaliter aliquod malum includerent, fed folum denominacione activa, quia malum in alio caufant, bonum, & perfectionem aliquam tollendo t quod recte observat, & nervole oftendit vir magnus, lib 3. de Boelef. cap. 22. ubi de malo multa

disputat.

4. Quod malum non fit natura aliqua positiva, patet fic : quicquid est reale & pofitivum in bonum naturaliter fertur, & illud appetit, ipla ratione hoc dictante, & Philosopho summo approbance, Ethicar.c.r. mion rigen, 2) mion pisos pisos of, dec. with the the sole de done done de la Marie ampleiare rajador, è mirra epiera. Le malum, feu malitia ipla formaliter fumpta bonum non appetit, ergo malitia, ut fic, non est natura, aliqua realis & politiva. Minor clarior est quam ut multa probacione egeat; quia cum bonum fit malo formaliter oppolitum, mali etiam corruptivum, impossibile est,ut malum appeteret bonum, sic enim sut corruptionem app teret : cum tamen certiffimum fit unumquodque perfectionem fuam, & confervationem inftinctu naturali appetere, non corruptionem. Et per confequens mafum bonum non appetat, & ideo nec reale, aut politivum elle pollit. Rationem hane fufius urget Aquin: in 2, dift: 24, art: 2, Et multo ante illum Dionyfi Area pagira lib: de divin: nom: capi 4. Et ibidem scholizstes eius Maximus, & Paraphraftes Gregor: Pachymera idem argumentum eleganter explicant.

5. Si malicia aliqua efset ens politivum, & reale , tum elset bonum,ratioeft, Ratio st quia bonitas est passio entis reciproca, ur ex communi omnium confensu, & manifeftis rationis rediz principiis evidentiffimum eft, & ideo probationem operolam non inftituo, ne otio meo abuterer. Qui rationes vellet, Suarefium videat Meraph. 2011, 1. difp. 10 fett. 3. pag 17 2. Aquin. 1, p. q. 5. arr. 5. Jam Subsemo, at spla malitia non est bona, hoc enim ab omni sensu sobrio abhorrer, ut manifestum elt; & ideo malum non eft aliqua natura politiva, & realis; quod erat dicendum.

Novi quod Manes, \* o rale optras pareis, os n' Ti Dogreoni Ti hopori vido \* Niceph Call: Nimirum infanus Manet, qui pro depravatz mentis pervertitate, lingua etiam at lib: 6. cap: Ag. mata, verbis diabolicz harefis venenatis, fe in multorum animos ad corum perni-pag: 427. ciem infinuavit: Novi (inquam) quod Menes malum aliquod politivum, & reale

effe voluit, ut ex Nicephoro difcas ubi fuprà, & ex Eufebio Hift. Eccl. lib.7.rap un. Etalios apud Suarefium Metaph. to. 1. diff 10. felt. 3. n. 6, at fiquis infanum illud dogma toties damnatum iterum ab orco revocaret, illum non folum ingidogo appello, fed & hæreticum r Quem ulterius non oppugno, fed diris tot conciliorum anathematismis eußeirmor poenitentiz relinquo, & milericordiz,

6. Si matum aliquod abstractive sumptum, scil. ipla malitia, effer ens reale Ratio. 6. & politivum, tum quaro, unde fit illa entiras ? nam vel erit à le, & per le, & à principio extra fe nullo dependens , at hoc aperte impium, & Menicheam plus fapit, quam Christianum; cum solus Deus sit ens per se & independens; quod & scimus cond, & credimus. Vel 2. Illa enritas erit ab alio; & tumiterum quero, de illo mati principio, annon sit à Deo? & cum certifimum sit, quod tandem ad Deum primam omnis entitatis realis caufam deveniendum eff a fequetar quod malum ad Deum, tanquam ad causam primam per se erit reducendum; nam si ipsa malitia fit entitas realis neceffe eft, ut habeat caufam aliquam per le, à qua fit ? Bbbb

Ratio

T Aplaced

en a

ge illa alism, donce ad Deum pervenias, At in causis per le, cansa causis est causis est causis est causis est causis est causis, ut manifestum est; & per consequents necesse est, malum este per le, se directe à Deo, si se quid reale & positivum : Quod de malo culpæ vel cogizare impium, nedum asserce. Pergo igitur ad illud quod secundo proposui, ut singu-las mali soccies este privativas, specialius ostendam & distinctins.

Concluf. 2.

a. Malum naturale, ut fumitur abitractive pro ipfa malitia, ut sic, non est entireastalique realis, & possiva, sed solum privatio rectitudinis debita. Quod pater siz Illud malum est de formali suo quid privativum, quod consistu in privatione persectionis debita; at malum naturale ita, ergo. Assumptum pater ex eo, quod illud est sormaliter malum naturale, quo solo posito, sine ullo alio quocunque, subjectum est naturaliter malum, sed posità privatione persectionis naturalis, sine alio quocunque, res malè habet naturaliter: Ergo malum naturale in tali privatione sormaliter consistit. Supponamus enim in homine esse privationem visus a Dico, quod ex ea privatione solà, (omnibus aliis benè se habentibus, & nullo positivo superaddito) homo esit naturaliter malus, & per consequens malum naturale erit practis in privatione boni debiti: quod erat demonstrandum.

At inquies, Ex his forfan fequetur, quod aliquod malum naturale est privarivum folum, et non quod omne: nam ucunque demus, malum naturale in defectus (uc carentiam vilus, &c.) este privativum; tamen ex hoc non fequetur, quip malum naturale in excessu, ut digitus sextus, possit este positivum, & reale-

Sulatia

Dico quod in his etiam eft cadem ratio mali naturalis formaliter, & abstractive fumpti. Quod ut evidentiùs pateat, dico, quod malum illud naturale, quod est in exceffu, non confistit formaliter in illo possitivo reali superaddito a pura, in effentia digiti fexti, sed solum & pracise in privatione debite perfectionis. Quod sic oftendo: (& fit ratio conclusione nostra fecunda.) Quia digitus fextus un cafu przdico, feu illud politivum, quod manui ultra, id quod par est, additur, in fe non eft malum aliqued a cum certifimum fit, quod illa entitas pofitiva, eft entitas fub-\* francialis. & formaliter bonas & per confequens, homo non est ideo formaliter malus, quia illam naturam politivam habet. Quod olterius fic evinco: Quia digique lextus est folum in hoc homini malus, quia tollit ab co perfectionem debitame Nam fi digitus fextus potuit homini adefie, ita ut perfectio nulla tolleretur, tum nomoner digitum fextum non effet malus; & per confequens digitus fextus ut entitas politiva, & realis non eft homini malum. Ratio eft, quia si additio digiti fexts nullam tolleres perfectionem ab homine, tum homo effet æque perfectus noft adventum digiti fexti, ac ante fuerar; cum supponitur, quod digitus fextus adveniens bonitatem nullam tullit! Quo polito, dico, quod digitus fextus per fe confideratus, son est malum homiais; quia malo quocunque homini adveniente, homo fit pejor, at li digitus adveniens nullam tolleret perfectionem, hono non effet pe jor , eum omnem habeat bonitatem , quam prius habuit : Et per confequent digitus fextus non est malum, in quantum est natura positiva, & reais a fed folum prout perfectionem aliquem subjecto debisam tollit. Breviter sie : Malum omne adveniens reddit subjectum, eni advenit, pejus, at quocunque posi-tivo adveniente subjectum non est pejus, nis aliquod bonum subjecti tonat. Ergo mil policivum est per le malum. Minor sua luce clara est ; quia illud non est pejus nune, quam ante fuir, quod sque eft bonum nune,ac antea fuerar; at fi poffvivum adveniens bonum nullum tollat, fubjedum (ut manifeftum eft) ent zque

bonum.

Mary Contract

ponum, de perconfequens natura illa politiva non erie mala, Sie de majo naturali pates quod proposulmus: sequitur maium morale. Et hie 1, de malo poenz, 1, De

malo culpa agendum.

Sir ided Concluse : hat : Malum poenz formaliter, & abftractive fumptum, Conclus, 2 pro ipla malitis poenali, ut fic, non est quid reale, & positivum, sed adequate, de formaliter privativum, Pater 1. de poena damni : Hoc enim (nullo quod fciam Ratio 1) difficence Jeft folum privatio bonitatis debita, feil: visionis beatifica, vel gratia, Quod clarius eft, quam ut probatione egeat : Solum explicatione dignum ex quod hic occurrir dubium. Scil, qua ratione visio beatifica poffir dici bonum debicom seccatori, damnato scilicet: nam fi visio illa non fit damnato bonum debitum, tum carentia ejus non erit carentia boni debiti ; & ideò ex noftris principiis carentia visionis illius non erit mala, cum omne malum sir carentia bonidebiti. Ratio dubitandi hac eft. Quia illud quod alicui deberur, jure aliquo debetur, ito ut fi visio beatifica fit debita damnato, ex jure aliquo erit debita: & ideò fi damnatus habeat jus ad visionem illam beatificam, contra jus esse videtur impedire illum à fruitione illius ad quod jus habet : & per confequens injustum erit damnasum visione beatifica privare. Breviter sic: Visio beatifica, vel est bonum damnato de jure debitum, vel non. Si sie debitum, tum damnarus à fruitione ejus injuste teinetur, cum ad illam poffi dendam jus fiaber. Si non fir debitum; tum carentia visionis non erit malum, quia est carentia boni non debiti : at & hoc & illud est ablurdum Ergo.

Dab.

2. Visio beatifica est damnatis omnino indebità ob peccata sua: & ided licet damnati visione illa carent, tamen ex hoc non funt mali, quia visio bearifica est

illisomnino indebita.

Seile hie nodus est dignus vindice, & ideo, ut ei cuneum adeptemus efficacem, dico, L quod homines possune habere jus ad visionem bearificam, vel 1. Jure Redemptions : 1. Jure Creationis. Per redemptionem hominibus acquiritut. 1. Polfessio visionis beatifica, ita ut eam nullus actu possideat, nifi redemptus; ille scil: qui è porentate renebrarum liberatus est pretiolissimo mediatoris sanguine, utpote Auren ultra omne aurum 700,0750 scuto. Sed 2, ut acquiritur postessio visionis beatifica per redemptionem, ita & jus ad eam poffidendam ; nam certifimum eff, Christum homines redimendo, multos actu conftituiffe filios Dei, & regni colorum hæredes; aded ut ea ratione qua fili, qua hæredes, jus ad hæreditatem habeant neceffe eft.

2. Redemptio non eft proprie novi simpliciter juris acquistio ad regnum colorum, & vilionem beatificam possidendam ; sed potius juris prius deperditi acquisitio. Siguidem in Adamo omnes in universum homines jus ad coelis habebant, & fieple Retiffet, ipfum cœlum unufquifque habuiffet. Aded ut jus ad cœlum in Adamo habuimus prima vum, à Christo jus restitutum. 4. Homo jure creationis præcise in quantum creatura rationalis, & intellectu pariter ac voluntate præditus, habuit capacitatem visionis beatifica ; qua capacitas cum effet simpliciter naturalis, nec per lapfum est omnino amissa, licet multum debilitata, & per peccatum ind sposita. Sed aliud est jus ad visionem beatificam fruendam, aliud capacitas fruendæ einsdem. Hæcenim fuit homini naturalis, & congenies, qua creatura rationalis : Illud, scilicet, ius actuale ad visionem beatificam homini creato adveniebat, idque non ex creamez merito, fed Dei dono. Quibus ita conftiguits, argumenti B b b b 2 prius

priuspositisolurio erit facilis. Nam cum dicitur quod damnati non habent un ad visionem beausicam, & ideo carentia visionis beausica non est carantia boni debiti, & perconsequens nec mala: Dico, quod verum est quod de prasenti visio beatifica non est damnam debita, cum se peccator malitia aterna obduratus atamen in Adam saltem ius habuit, quod tamen peccando perdidit. Siquidem ius ad visionem beausicam non depende bat à natura humana precise, qua natura humana; sed in quantum iusta, & ad imaginem Dei estormata: Quod ex co manifestum est, quia amisat iustina, & ius ad colum amisimus. Et ideò ut poena damni sit malum, sufficit quod visio beatisica, scila bonum privatum, vel sit de prasenti debitum a vel quod originalater suit ei debitum, & atternò sea perstitusser, si homo spontaneo, & infalici lapsu ius illud non perdidisset.

Quod fi igurrurgeas, quod malum est privatio bonidebiti, solum pro illo tempore, pro quo est debitum, es hoc enim est quod Philosophus negat catulum essa e occum ante nonum diem, quia visus non est et ante illum diem naturaliter debitus. Et ideò si damnato pro eo tempore quo est damnatus, sisso beatissea non sit debitas tum pro eo tempore non est malum damnato, si illa careat e cum malum sit solum

privatio boni debiti, pro co tempore, pro quo est debitum.

Huicargumento parcisrelpondeo : Quod fatts est ad naturam mali, si bonum privatum vel tum debitum esset, vel tum debitum susset, modo culpa peopria ina suum nonperdidustet

1. Sic ? Quia poena sensus est solum homini malum în quantum privat homie nem perfectione debită: Poena enim sensus ea ratione tantum est hotnini mala, qua hominem lædit, eique est nociva : malum enim omne subiectum lædat necesseest. At subiectum suum non lædit poena sensus nisi in quantum bonum aliquod tolit; nam si bonitatem nullam tollat, manifestum est quod subiectum non lædit; nullă enim rationis verisimiliudine subiectum illud læsum dicas, cui sua bonitat manet integra, & inviolata. Cum ideò poenaseusus solum tichomini mala in quantum hominem perfectione debita privat, non erit malititia issus mae

li politiva, & realis, sed solum privativa.

2. Secundum illud solum est poena sensum, secundum quod formaliser denominat subiectum suum malè se habere e at hoc tantum sir, quia bonum aliquod à subiectum sensum suis privat subiectum perfectione debita : & per consequens, natura cius erit solum privat subiectum perfectione debita : & per consequens, natura cius erit solum privativa.

Assumptum sedemonstro: subiectum non porest dici malè se habere cui bonum nulsum debitum deest e cum necesse sit, ut tale subiectum persecte, & integrè se habear, & complete, cum nihi sei dest quod requiritur. Ergò ex eo solum denominat subiectum malè se habere, quia persectionem debitam tollit: quod erat demonstrandum: ex quibus pater poenam sensus esse malum denominatione activa

Repl:

Cancluf. 4.

Ratio 1.

Ratio 2.

folum, quia boni ciprett. A privationem causat in co cui accidit, non denominatione palliva quali pla in le malinism aliquam formaliter includeret. Sie de malo, poene diximus, sequitir malum culpa : de quo agendum 1. In genere, oftendendo naturam cius este privativam. a. In specie, idem de singulis cius speciebus de-

monfirando. Sitido conclut: 5. hzc

5. Malum culpa in genere, ut fumitur abstractive, pro ipsa morali malitia non Conclus (5) ch natura aliqua politiva & realis, led folum privatio rectitudinis debita rationalis creatura, ut rationalis. Vidi Suar: Metaphi to.z. diffet : fed. s. sum. 3.4.5 & c. Aquin 1 p. 43.dr. 5.6.66 C. Conclusionem hanc 1. explico. 1. probos 1. Iguin per malum culpz (ut varias ejus definitiones confulto pizieream, apud Aquin: 6 Sucrefium ubi fupra ; & Capreol; in a.dift. 24. 9. 2.) per malum culpæ (inquam). intelligo evouley, seu legis transgressionem; quam Gracialias nexies, voce appofira fatis appellabant ; à gala, vel gal quas recedo, feu retrocedo; ut ex Helychio, & Puffathio rede oblevas inhumora @ Stephanu. Ita ut quod Apoltolo erat arouia legis transgreffio, etiam Ethnicis erat zona recessio, sive retrogressio à lege. Dico a. Omne malum morale, leu malum culpa eft contra dictamen rationis recte i Cumque apud me idem funt les nature, & dictamen rationis recte: Quod omne malum culpa, quodcunque demum illud lir, eft courra legem natura, & illius legis violatio. Et hoc poteft effe dupliciter. 1. Immediate, & proxime, quod ell immediate, & directe, & per le contra dictamen rationis recta, & legem natura: & hoc modo, homicidium, odium Dei, & fimilia fune contra legem natura, traut filex alia effet nulla, tamen effent peccata præfeise ex hoc quod legem natura violant. Et hoc modo non dicimus omne malum culpa effe contra legem naturz, & dicamen rationis recta; nimirum immediate, & proxime nullo also interveniente. 2. Aliquid eft contra legem natura mediate, quod nonviolat legem naturz per le & proxime, led folum ex interventu legis politiva. Sic qui percabas apud Judeos filios non circumscindendo, autagnum paschalem non edendo, contra legem nature, & rasionis recte dictamen percabant, sed non immediate, & proxime; (Quia lex nature per le prescise non mandabateiremeisionem, aut agni palchalis manducationem? Ted folum ex interventu legis pofiriva, à Deolara. Tum lege lata, quia reda ratio dicaraut Deo in omnibus oblequium, & obedientiam przitemus paratain, dictat etiam ut in hoc obediamus : Ita ur qui obedientram non præltat legi politive, non folum legem poficivam violat, led & natura legem, qua nos ad legis politiva obedientiam obligat. Manifestum ideo erit malum culpz, quodcunque demum illud sit, esse contra legem natura, vel immediate & proxime, vell'altem mediate, & ex interventu legis politiva.

Iplam autem talis culpe malitiam & obliquitatem, privationem este rectitudinis debita, jam probatulus sum. Idque primo authoritate. Sceundo ratione. Primo igitur, non opus est ut numerosum Antiquorum catalogum adducerem, ut ex corum testimonio malum culpa este quid privativum ostenderem 3 cum hoc cumulate prastitit Vasquez in 1. p. squin. disp. 23 num. 16. Suatez Metaph, to 1. disp. 11. sest. 1, num. 3. Et S. sugust. de malo omni aperte pronuncia lib de natura boni, cap. 10. non longe ab initio: ubi sic ait : Non ergo mala est natura ulla, in quantum natura; sed unicuique natura non est malum sis minui, & privari bono. Idem eleganter exprimis surcesco-ratos Nazian: orat:

Bbbb 3

43 PAR

Concluss.

Ratio I.

40. pag: 671. comis Manichmos dispusans a ubi auditores filosofic alle far e applied più distributore di manichmos dispusans a ubi auditore filosofic alle far production di dispusans di manichmos dispusans di manichmos di pusans a ubi auditore di manichmos di manichmos di pusans a ubi auditore di manichmos di manichmos di pusans a ubi auditore di manichmos di manichmos di pusans a ubi auditore di manichmos di ma eff, Jacobo Bi Alio interprete: Credire multam effemali effentiam, aut naturam, nec regnum, nec quod fit principii expers, aut à l'enfo lubliftens, aut à Deocreatum, led noftrum opus hoc effe, Er pravillius. Nicerar etiam Hersellenfis in eundem Warienseinen idem expecise afferir, in order 38. pag: 994. Neque enim eff ulle alie nature mett, quam feparatio a bono. Multus in frac re eft Dionyfin Areopagit fa, lib: de divinia nom: cap: 4. O ibid: Scholiaftes ejus Maximus, & paraphiraftes Ger: Pachymere Inter Scholafticos invaluit hae opinio, qui naturam peccati effe privarivam, communifuffragio afferuerunt. Sic Penot, propag: tib: Human: 1:8.c; #1. www. 2. Ubi afferit Scholasticos veteres pene amnes tenuisse malum culoz effe privativum, & quatoordecim enumerate. Mitto cateros; & utcunque unanimis Aneiquorum confenius attenium non cogar, fornius camen fuadeat : A me Antiquitas nunquamerir neglecta, nifi ubi ab illa veritas ? quam in hae refarram tectam tenuifie, jam (quod fecundo propofui) probaturus fum. Et i. Quod non ficrelatio rationis politiva, scile relatio disconvenientia cum natura rationali. quatenus rationalis eft ; quod velle viderur Vafquezin 1. 3,9.95.capr 9. Pater 1. Sic : Si malum formaliter fumptum effette lauo rationis, rum vel in ordine ad inrelle tum divinum, lumanum, aut angelicum. He horum nihil congrue dici politic. ergo. Nam 1. Non est relatio rationis in ordine ad intellectum divinum: Ratio eff, quia ens rationis haber fuum effe ab intellectu illo in ordine ad quem eff ens rationis, & ideo necesse eff, ur peccatum fi fit ens rationis in ordine ad intellectum divinum totum fuum effe habeat ab intellectu divinor ex quo fequerur. Deum effe authorem peccati , nec tam in nobis peccata invenire, quam cognolcendo facere. At hoc non folum abfurdum, fed & impium ; net tam itregotogov cenferi debet, quam fumme hareticum. Et ideo matum culpre non etit relatio rationis in ordine ad intellectum divinum. 2. Malum morale non est relatio rationis in ordine ad intellectum noftrum , Quia fic, cum omne ens rationis fie fubjective in intellectus nullum omnino peccatumeffer in voluntate. At hoc incongruum, etgo. & illud. 2. Si malum culpe effer relatio rationis in ordine ad intellectum humanum, tum nulla haberemus peccata nuli cognita : Ratio elt, Quia entis rationis effe eft cognoscis Et hoc modo idem effer aliquem peccata fua non cognoscere, ac non ha-At hujus affertionis veritatem vovere facilius pollum, quam credere: cum peccata nostra obliviscendo adeo non amittimus, ut augemus potius. 4. Nec poffit malum morale else ens rationis in ordine ad intellectum angelicum folum. Quia fic in homine malum morale nullum elset; cum omne ens rationis (quale jam fingitur malum morale) lit in intellectu, in ordine ad quem eft ens rationis. 7. Malum morale non ett politivum aliquod reale, nec relativumiut vult Fran-

Conclusi7.

7. Malum morale non est positivum aliquod reale, nec relativum ut vult France de Mayrone in 2. diff: 43. ¶ 3. nec absolutum, ut Caierane in 1.2. ¶. 18. are: 5. & Medina in 1.2. ¶. 71. are: 6. Quod ficevincitur. 1; Quia omnis entitas positivia, & realis, sive sit absoluta, sive relativa, est bona; bonitas enim est adjunctum entis proprium, & deris 1000, (utin conselso est.) At malum morale absoluta clive sumprum, seu ipsa malitia non est bona; ut per se manifestum est, ergo, malitia moralis, ut sic, non erit realis.

2. Omne ens bonum appetit , per Ariftotelem Etbic. lib. Y. cap. 1, ubi etiam bonum

bonum definit: a mirat solume, quod omnia appetunt. Atmalitia irla, len malum morale formaliter fumptum non appetit bonum: Ritio est, quia illud quod ens quodvis naturaliter appetit, appetitu quocunque, vel innato, vel illicito, debet esse perfectio appetentis (saltem apparens, quod aliquando accidit in homine appetente libero.) At quomodo bonum set perfectio ipsius malitia moralis ut sic, nec singi possie. Set per consequens, cum ipsa malitia non potest appetere bonum,

non erit ens reale: quod erat dicendum.

2. Ratio serria fic procedie: Omnis entitas realis, & politiva eff à Deo entitatis omnis authore, & caufa prima: At peccatum feu malitia moralis formaliter fumpea non eft à Deo, canquam à causa prima. Ergo non est entitas realis & positiva. Nimirum argumentum hoc elt Achilleum illud munimentum . & pipas maqui 1/05 Airs. quo omnis ula elt Amiquitas, ad infamem illam Manichzorum harefin radicitus evellendam : Ratio ideo hac, (des veniam benigne lector) paulo ulterius erit confirmanda, & fortius, Et 1. de minori, Icil. Deum non effe authorem peccati, seu mali moralis, ut sumitur pro malitia ipia, non est cur multis oftenderem ; cum vix ullus unquam extitie adeo superlative impius,qui hoc afferuit : nec Ethnicus guidem nedum Christianus. De Ethnicis clarum eft , se non solum mazimum agnovisse foum fovem, sed & optimum : Quibus & minores Dii, Somose saw videbantur. Olexanogi destre Stor parriguere, inque doctifimus Philo Judæus , virtus feilice: deorum loboles, non vittum. Et poft illum Greg: Naziangenua, to une prousiv, ni alumpravess ar Spaintor, analumpter & Stor. Labi humanum eft, & mileræ morralicatis infælix privilegium, cujus nec capax effe poffit zterna deitas : Prohibee mala Deus, non facit. Sed de majore folum dubitaturs An Schicet omnis entitas realis, & politiva necelfario fit à Deo ? Et hic 1. offendam thefin hane non effe nuperum aliquod recentiorum commentum. pridianæ noviraris confeium, fed receptifimum Antiquorum axioma. 2. Ejus vo ritatem ratione (qua polsum) folida evincam. 1. Ignur Magnus Athanafius hujus veritatis le affertorem præber, & vindicem : Qui Tom. 1. in orat contra gentes, non longe ab initio, he concionatur, over No Con The Mand, Ex over The paulan ay-Te al pure to nata nelloti on the over des to me all punto see. Que verba Sic reddit P Nannine : Entia, bone funt, non entia mala; Entia autem appello bona quia à Deo, qui eft effentia ipfa, exemplar trabunt. Et idem adhuc aperrius, & in terminis: tom 1. de Incarnat: verbi, pag 57. in opra 30 80 Ta nave, arm A Ta kana, on and our & Sen perovaoi. (i.e.) Mala non entia dicenda funt, entia autem bond, ut que verum Deum autborem babent. Idem S. Profer afferit, lib. fenten, ex Augustin: fent, 144. @ 296. Ubi non semel illud inculcat, quod naturz viciola, in quantum vitiola, mala funt; at in quantum natura, à Deo funt, & bonæ. Scholiastici communi calculo approbant thefin hanc à patribus receptame Bonavent: in 2. dift: 37. 9.1. Licet fatetur diversas ed de re fuifle opinioness ftatim tamen lubjungit : Nune communiter tenetur, quod illa opinio eft verior que dicit quod omnis aftio feu fubfirata peccato, feu non, fecundumid quod eft aftio. Gra Deo. Quam opinionem & iple Bonaventura ibidem approbat. Et Aquin: in 2. dift 27. 9. 2 art. 2. Afferin: Nullas effe , aut pauciffmos fuo tempore . qui negare audebant omnem actum malum quead entiratem fuam realem effe à Deo. Sed & hoc ratione maturali efficaciter oftendi possit. 1. Quia impossibile eft, ut fie entitas aliqua finita, & creata quæ non dependeat, & habeat effe fuum abentitate infinit 3.

Ratio 3

infinita, & increate, Deo feil, nam necelle eft (fi fie ulfa entras à Deo non caulara urilla entiras fit independens à Deo, tanquam à caufa prima; & per confequens Deus non erte caufa prima in ordine ad illamentitatem. Ex quibus fequetur. s. Quod poffit effe ens aliquod reale quod eft ens perparticipationem (luppono enim omne ens finitum effe ens per participationem) & tamen mon haber effe abente primo participatum. 2. Quod poffit effe ensreale quod non dependet à Deo, necin fieri, necin confervari ; ira ut erit ens aliquod existens, quod necesulagut, nec confervatur à Deo. Nam qui dicunt maliciam moralem effe ens reale concedunt quod non fit à Deo ; ergo (inquam) poteft confervari in effe fine Deo: Quia manifestum est, virturem divinam non magis requiri ad confervationem, quam ad productionem : Nam quod producarens aliquod Deo non producente ; confervar etiam, Deo non confervante, Accreatura milla poteft confervare aliam entitatem realem Deo non confervance, ergo nec producere Deo non producente, Minor fic erit manifelta : Quia creatura nulla porelt femet, ne permomentum confervare, Deo non confervante. Ergo nec poreft aliud ens confervare, Deo non confervante : In illo enim vivimus, movemur, & fumus, Summa hoc redit : Si ipfa mafaria moralis (purapeccatum aliquod) fit entiras realis : tum 1. Deus non erit caula iffins entis ; Quia partus adeo deformis parens effe non poffit divina boniras. 2, Hoe dato, fequetur s. Quod fit emitas fecundaria, & per participationem, que ramen ab ence primo effe non participat. 2. Quod fir ens aliquod finitum, à Deo independens, & quosd productionem, & conferentionem. Que omnia non folum Philosophia, fed & Theologia congraria effe, & frimus, & credimus.

Locum Augustini opponami, tib; de tib, arbit, cap. 19. ubi quarens, quomodo movetur voluntas cum se convertit ad malum: undescib eiest iste motus, qui est malus? Responder cap. 20. Omne bonum est à Deo; Nulla ergo natura est, qua non est à Deo, est c. ex quibus manisestum est, omnem entitatem realem este à Deo efficiente, tanquam a causa prima; & per consequens malum morale, seu peccatum non este ens reale, cum impossibile est ut à Deo producatur. Qui plusa vellet, Aquin, videat Cont: Gent: lib; 3 cap. 65, 66, 67. (5° ibid. Ferrarien Capreol. in. 2. dist. 37 art. 3. dd 2. prin, alvarem de auxit divin: grat: lib; 3. disse 18. Halens: 2. 4. 9. memb: 2. scot. in 2. dist. 37. Suarez Metaph, part: 2. disse 22. sest: 1. 65 c: Ubi hanc thesin affirmatiyam, nimium omnem entitatem este à Deo; veritatem catholicam este affecte; & contrarium, in side erroneum. Sie de malo culpa in genere dixintus; illúd que este privativum demonstravimus. Sequitur, ut de singulis eius speciebus idem ossendamus: & 1. de malo Originali. 2. De Actuali. Sit ideò

Conclusio oftava hac,

Conclus: %;

8. Matem originale non est aliquid positivum, & reale, sed solum privatio rediculinis debitæ. Hanc Conclusat, explico. 2. Probo Primò igitur per matem originale, non intelligo matem aliquod nobis adnatum, seu acquisitum; (Hoc enim a Scholasticis, & Theologis matem actuale cognominatur) sed innatum illud nobis ab incunabulis inhærens; quod à primo parente nostro derivatum possidemus; qui nonsolum naturægius sumus hæredes, sed & culpæ; inschicis culpæ, qua vicam nobis abstulit priusquam dedic, cum universa ejus posteritas, non modo nasciturægrota, sed & mortua. 2. Malti hoc originale nomensum habet, vel 1. Razione inhærentiæ, & à modo inessendi : quia ab ottu nobis inest, Adeò ut mali sumus penè priusquam sumus, nec prius latera accipimus à natura formata: se quin beret

laters

Lateri letbali drundo. 2: Vel potest dicioriginale, ratione efficientia , Quia ipla hac culpa eftradia, & origo unde reliqua mala infaufto ortuenalcuntur. Vel 3. ratione cermini, nempe boni privati, prout est privatio justitia originalis debita inelle. Quod fule tractant Scholaftici: Aquin: 1,29,8 2.art: 3. tomia. Commentat: ibid: Icem in 2 diffe 20. q. 1: art. 2, Soto lib de natura & gratia: c: 9. Abuarez de Aux. divin grat : lib: 6. difp. 44,45. Et ur mihi videtur, caufa primaria, & principalis, cur hoc malum dicacur Originale, est hac plrima. Ratio est; Quia mala omnia cum non fine proprie entra. & ideo per le intelligibilia Secontre & vontilut cum Platone loquar) non fine : cognoscuntur, & zitimaneur à terminis suis, bone fe quod è subject o tollunt, à quo & nomen (ut plutimum) & naturam accipiunt Sic dicimus malum naturale in ordine ad bonú naturale quod tollit a fic malum morale in ordine ad bonum morale quod privat. & pari rationis analogià, malum originale illud erit, quod bonum originale, seu juttitiam originalem tollit. Ita utdisaturhot malum originale denominatione externa à termino, cui opponitur, defumpra, Et . hoc malum convenienter definiri poffie, definitione ab Anfelmo tradità ante annos quingentos plus minus; Sicimalum originale eft privatio justitiz originalis debitæ inelle. Quam definitionem admittunt pene omnes antiquiores Scolaffici. Aquin. 1, 2. 9. 82. Art. 2. & queft. 4. de malo art, 2. ad 4. prin. Ferrar, contra Gent, lib. 4, cap. 52. Hi fal: in a dift. 20. art: 3. not. 4. & inter recentiores Alvarez, (& multi apud eum) De Auxil.divin. grat.lib:6. difp.44,45. Quibus politis conclusio prepolita demonstrari portiti omnibus, rationibus, quibus malum in genere elle privativum oftendimus: foda dum non agam, & ideo ratione una aur alrera the fis noftre veritatem specialius evincam, & diftinctius. Sit ided ratio prima hæc quæ fequitur.

1. Qued confistir in privatione justicia originalis, fine ullo positivo in se incluso, illud necessarioerit quid privativum: at malum originale ita ergo. Propositio luce fur paret. A fumpt, Sic oftendium Si prater privationem fuffitia eriginalis, enzitàs aliqua effermalo originali intrinfeca ; tum entitas illa velerit ipfa natura, vel ejus adjunctii aliquod accidentale, (cii nil aliud probabilitate ulla vel fingi poterat) Atex his nollum dicipoffit s ergo. 1. Enim ipfam animam effe peccato originali intrinfecamab omni ratione fobria abhorret; (utcung, Flacius Illyriem illud etia afferuit) iquidem 1-hocinfanam Minichrorum harefin toties à Patribus damnatam, nimium faperet, qui malum fubitantiam effe afferebant. Et ideò qui hoc afferit, antiquam illam hærefin tor Conciliorum anathematismis percussam ab orco revocer, necesse est. 2. Anima estillud quod peccar, ergo non est insum peccarum. 3. Animaeft illud quod peccati originalis poenam lubir, ergo non eft iplum malum ob quod punitur: cum ipfum peccatum non punit Deus, fed peccatorem. 4. Anima tenetur legem implete, ergo non eft ipfum peccatum: Quia ipfum peccatum ad hoc teneri eft impossibile. Sic enim ipla legis violatio (hoc enim eft peccatum) teateretur legem implere. Sed infanum hoc dogma, & ultra fobrieratem omnem meg-Door, refutatione longiori indignum. 2. Non est aliquod adjunctum anima accidentale, quod est malo originali intrinsecum: effet enim vel potentia, vel habitus. vel actus, vel aliqua alia qualitas, I. Non potentia anima, quia illa omnéseadem. potentia (quoad effe) que funt in homine corrupto, prafuere in integro. 2. Quia Deus Optim. Max: eft caufa per fe anima, & anima per fe caufa potentia fuz;& per consequens, si malum hoc originale consisteret in potentia aliqua, ipse Deus Cecc

effet

a Augast lib. 1 techi

effet eins caufacim franimas caufa, enim caufa, in caufis per fe, eff caufacaufa ti. At hoc nec Erimicus affereret, nedum Christianus, 3. Nullus habitus porest effe malo originali munnfecus : non infulus; quia hic à Deo immediate. & adz. quare infunditur, qui peccatum producere omnipotenter non poteft, utolim 4 A8de Symb: 44 Ca. Liberum voluntaris pracedit, & per confequens omnem habitum acquifitum: Be ob hanc rationem nec poffir actus aliquis effe peccaro, originali intrinfecus, quia præcedit omnem actum liberum voluntatis, 4. Nec fingi potest ulta alia qualitas realis liberum voluntatis exercitium antecedens, que poffit malo originali effe intrinscess cum necesse sit illam ad Deum reduci tanquam ad causam omnis entitaris primam, (ur (uprà probavimus) quod vel cogitare impium, nedum afferere, a. Illa qualitas, quæcunque demum fingatur, fi fit realis, caufam habeatefficientem nereffe eft ; cum effectus realis fine efficiente effe, eft impossibile : tum dico, illa caufa efficients, vel erit Deus, av Deus peccati author effe nequeat, ( ut fuprà ) vel ipfa anima in qua illa qualitas est : ( ab alio enim efficiente produci probabilitate nulla dici poffit.) At animaipla iftius qualitatiscaula elle non poffit : Nam 1 . fi fit, tum vel libere producit illam qualitatem, vel non : si dicarur, quod anima illam qualita. rem libere producit, tum infero, quod illa qualitas non est peccato originali intrinfecasquia malum originale omnemulum liberum voluntatis antecedit ut manifeftű eft. Si dicatur, quod illa qualitas non producieur libere à voluntare; tum iteru dico, quod in illa qualitare peccaru moriginale effe nequeats cum certifimum fit. quod voluntati illud nunqua imputabitur in culpa, quod non est in potestate sua ut faciat, vel non ; & per consequens, si voluntas qualitatem illam libere non producat, peccarum originale in tali qualitate confiftere nequear. Ex quibus omnibus manifestum ern malum originale esse solum, & formaliter privativum, quod erat demonstrandum.

Kario 2.

2. Malum originale confistit in eo, quo posito in homine, homo haber peccarum originale, alie quocunque non polito; & quo ablato peccarum originale non habes. alio quocunque non ablato: At polita privatione justitiz originalis, homo habere peccatum originale, & ablată illa privatione pracife, non habet illud peccatum: ergo in privatione illa confistat necesse est : & per consequens erit privativum. Minorem fic evinco , quia positain homine iustiriz originalis privatione, homo est peccators cumcaret perfectione ex lege debità sat nullo alio peccato, nisi originali: ergo in illa privatione confistit malum originale a dein posta in homine iustitia originali peccarum originale ibi etle non pofficiergo. Sic de malo originali : Sequitur actuale, & hoeft duplex. 1. Omissionis. 2. Commissionis ! Quorum utrumque effe privativum proxime declarabitur.

Concluf.9.

9. Concluse, fit hac. Malum omiffionis eft formaliter, & adaquare privati-

vum, feile carentia boni alicuius ex lege debiti.

Quam conclus: 1. explico + 2. Probo. 1. Igitur dico, quod malum omissionis non ett contra præceptum negativum, (v.g.) non occides, non dices fallum te-Atimonium : fed contra præceptum affirmativum, quod aliquod agendum imperat. Ratio eft, quia ubicunque est omissio vitiola, ibi necesse est, ut omittamus aliquid faciendum, at præcepta affirmativa folum imperant facienda : ergo omiffio erit folum contra hoepræceptum. 2. Malum omifionis confiftit folum in carentia adus requiliti. Ita Aguin, 1.2. 9. 71, art. 1. 6 2.2. 4, 79. art. 3. ad 5. Jacob. Almaine traff:

traff: de lib: volunt: circa arg: 2. Vafquer 1, 2. dift: 02,0,8. Et Mendora de Anims, difp: 15 fest: 7. fub fedt: 1.pag: 940. 3. Malum omiffionis est carentia adus debrii, non fimpliciter pro omni tempore, fed folum pro co tempore, pro quo eft debirus. Ratio efta quia præceptum affirmativum non obligat ad femper, & ideo, fi careo actu in illo tempore, pro quo non obligat praceptum, utactum illum. habeam, non eft malum omiffionis: Nam licet tum fit carentia actus, tamen non est carentia actus debiti, quia lex non obligat me ut illo tempore hunc actum habeam, & ideo fi non habeam, non pecco. Ut & mandatumfit, ut superpellicium die Dominicainduam, fed fi die illa non induam, omiffio illa eft vitiofa : At fiferia 3. vel 4. non induam, omissio hac non est mala, quia lex non obligar pro co tempore.

Echic dubium vindice non indignum occurrit, paucis explicandum, & quantum postum perspicuis. Nonnulli enim negant omissionem confistere in pura omis-Sione actus debiti, fed & eam ponunt in actu aliquo indebito, vel faltem negant posse effe omissionem puram:ut aliqui apud Durand: in 2. dift: 35 9 2, & pro hac opinione adducuntur, Caiet: 1.2 q.6. art: 3. 6 4.7 1. art: 5. Gabriel: s. dift: 41. q.unica. Et alii apud P. Hurrad; De Anima, dift: 15. fed: 2 num: 66. Quorum aliqui ponebant omissionem in actu interiori, apud quos non velle facere praceptum, idem erat ac velle non facere. Et hoc probabant 1. Quia peccatum omiflionis eft peccatuma duale, &ideo requirit actum. 2. Quia voluntas cum omittie id quod actu faceret, eft in actu fecundo, fed exire in actum fecundum non poteft nihil faciendo. ergo requirit actum per quem exeatin actum fecundum,

Hic duo agam I. opinione hanc effefalfam oftenda, 2. objection bus fatisfaciam. 1. Igitur fic : Omifio non confiftit in actu interiori ; (ut volunt illi apud Durandum, apud quos non vellefacere, est idem ac velle non facere.) Ratio est, quia alie quando est omiffio ipfius adus interni, scil: volitionis; at talis omiffio in adu aliquo interno confiftere congrue dici non poffit: Quod in hoc cafu evidentius appareat. Suppono aliquem, qui legitimum dominium habet in Johannem, mandatum dare Fobanni, ut hoi à duodecimà aliquid scribat. Dico hoc mandato durante tenetur Johannes hora 13. nonsolum scribere, sed & velle scribere. Jamfupponoiterum Johannem ab hora undecima ad primam altiirs dormire, & mandatum domini negligere, tum palam est, quod hora duodecima non solum omittit scriptionem mandatam, sed etiam ejus volitionem; cum supponitur lecurius dormire. Nec tamen omiffio confifte bat in voluntate, feu volitione non feribendi, cum calu przdicto suppono Febannem somno altiori sepultum, adeo ut de scriptione ne per somnium quidem cogitet. 2. Si voluntas, cum tenetur ad volendum, solum non vult. fine ullo actu quocunque;dico, quod in tali cafu peccaret peccarum omiffionis, ergo. peccatum omiffionis non requirit adum. Patet, quia voluntas in illo cafu legem violat, non volendo, cum lex jubet velle; at peccatum illud aliud effe non poffir, nife omissionis, ut manifestum est. ergo. argumentum hoc sic urget Durandus in z. dift: 35.4.3. Omnis transgressio pracepti affirmativiest peccatum omissionis, at pura omiffio actionis debita eft transgreffio pracepti affirmativi, ergo ipia actus omiffio, omni actu circumscripto erit peccatum omiffionis.

2. Ad illud quod objiciunt, quod voluntas fine actu non poteft effe in actu fe- Ratio zi cundo. ergo, cum voluntas omittendo fit in adu fecundo, requiritur actus ad omissionem; Dico, quod potentia est duplex. 1. Naturalis, que ad unum de-

Cccc 2

serminatur de Ignis ad utendum, & falis porentia nunquam elt in acto fecundo, nisse actum aliquem positivum.

2. Moralis, ut voluntas, que els porentia libera; et talis porentia quoniam ex ratione intrinse à libertatis sue ordinatur ad contradictions, puta, ad velle, & non velle; non semper requiritur actio potentiz, ut in actum secondum exert. Cum enim ad opposita ordinatur, nempe ad velle, & non velle; necesse su modo opposito exert in actum secundum circa hac opposita se selle est ut modo opposito exert in actum secundum circa hac opposita se selle volendo ex una parte, & non volendo ex altera. Et hoc est quod acturis senos destrumentes de mendoza vult; cum dicat, quod exercitium voluntatis, si ve actus secundus est duplex.

1. Positivus, ut velle, per quod est in actu secundo negative. Ita ut secundum illum, voluntas est aquè in actu secundo positive, ac volendo quod non debet.

\* P.Hurtado disp: de Anima, s.feet.2,num, 69.

Dicologod malum omiffionis eft carentia actus debiti, etiam & habitust fed cum hoc diferimine, ur fir carencia actis immediatius, & proxime , habitus folum mediatius, & remote ; feilicet in quantum per actum medium renemur habere habirum Raffoeff, Quia non folum tenemur ad bonum faciendum fimpliciter, ex parte rei, quod ad actum fredat; fed etiam ex parce modi tenemur alacriter, fine reluctantia, & coto pectore bonum facere, quod fpectar ad habitum, Sed cum actus crebri fint media naturaliter ordinata ad habitum operandi, & facilitatem acquirendum tenemur immediatius ad exercitium actus, ex quo habitus fir, quam ad hableam infum. Sic tenemur effe in templo die dominita, fed immediatius tenemur spatium transire interjectum inter nos, & templum, cum hoc fit medium necessarium per quod ad templum pervenitur. Et ideo omissio est carentia actus immediaanis & proximius, & carencia habitus mediare folum, & fecundario. Ex quibus Omnibus ita demonstratis, conclusionis praponta ratio erit manifesta, fic : Mera carentia actus, vel habitus debiti non eft quid politivum, led folum privatio ; at malum omifionis elt meracarentia actus, vel habitus debiti ineffe, ut ex prædictis patet : ergo. omiffio eritmalum, & folummodo privativum.

6. Sic de malo omi stionis diximus : sequitur malum commissionis, quod non este positivum, aut reale vice proxim à demonstrandum est. Nimirum malum hoc est, miyus ropudulo & H'nrog in quo nimium fidunt, qui malum vellent este positivum; & Rhetorica meliori, quam ratione, homicidium, adulterium. Dei odium, quast mala extra omnem dubitandi aleam positiva indigitant: quast causa nostra jum victa esset, & triumphrica; & nos attoniti, & nescio quo sulmine eusgeorminis staremus, manus eternò captivas daturi. Et ut quod res est satear, malum commissi mis est ultimum hujus Hydra caput, & pessimum, utporè maluti à magis lethali veneria um. Sed si malum hoc etiam esse privativum ostendamus, malorum Lernan verè superavimus. Hoc ut præstemus, sit hæc conclusio ultima.

Conclufito.

to. Mahum commissionis non est natura aliqua positiva, sed solum privatio recitudinis debirz. Hanc conclus. 1. Explico. 2. Probo. 1. Igitur ut innotescar quid sir mahum commissionis, dico quod mahum commissionis, & omissionis in aliquibus convenium, & in aliquibus different. Convenium 1. Quod utrumque est contra legem; 2. Quod urrumque estam est privatio reditudinis debitz, & per legem requisirz. Different tamen 1. Quia mahum omissionis est contra przceptum affirmativum: Commissionis contra przeeptum negativum. 2. Disserunt ratione sundamenti; quia malum commissionis immediate semper sundamenti. in actu aliquo, sur habitu s malum omissionis non ita, sed in spatanima, nullo actu, aut habitu medio. Ratio est: Quia cum omissionis malum sit ipsus actus omissio, non possibile est, ur in actu fundetur cum formaliter dicit carentiam actus, a. Notan: nonnullos conclusionem hanc nostram negalse apud Cumel: in 1. 2. pag: 140. Sic Cajet: 1.2. 4.71. art: 6. Sic Ocean in 3. dist: 12. & alia apud facob: Almain: in opus trasti: a. cap: 13. His tamen non obstantibus, ad promissim conclusionis sim descrip procedo. Et sic rationes illæ generales, quibus malum in genere esse privativum demonstravimus, idem de hoc commissionis malo evincerent: sed illas omitto, & ratione una, aut alter aspeciali dictæ conclusionis veritatem stabiliam. Sit ideo ratio orima hæc.

1. Si in peccaro commissionis malitia formaliter non confistat in natura actus pofitiva, led folum in privatione boni debiti, tum peccatum commissionis non erit pofitivum: led verum eft prius. E. & posterius, Minorem sic evinco: Illud quod potest effe. & non effe malum, in eo non confiftie malitia formaliter, (aperte enim fequetur, si substantia actus potest esse & non esse mala, quod tum malitia non confissi in ipla entitate, & substantia actus; ut fi possibile sit actum odii, quo Deum odio habeo, quoad substantiam consideratum, else polse, & non else malum lequetur inquam talem actum non else elsentialiter malum, quoad ejus elle politivum. & physicum,) fed possibile cft, ut quivis actus commissionis, quoad naturam suam, & entitatem politivam, actu fit, & tamen non fit malus. Ergo ipla ejus entitas poficiva non crit mala. Minor fic pater: Quia Deus libere prohibet hunc actum. ergo seclusa prohibitione, non erit peccatum: Nam cum omne peccatum sit Erotiez, necesse est, ut seclus lege, actus ralis non fit peccatum, nec moraliter malum. At Deus, qui libere tulic legem, libere poteft eam abrogate ; & per confequens, actus ille, qui ftante lege erat malus, lege abrogata malus nec erit, necesse possit. Huic argumento facob: Almain: tradi: 3. cap. 15. Respond: 1. concedendo quod verum est actum omnem esse malum, quia prohibitum. 2. Dicendo. quod funt aliqui actus, qui non pofiunt non else prohibiti, ut adulterium facere, Deum odio habere, &c. Et hic 3 . ftatuit prohibitionem duplicem. 1. Indicativam, qua reda ratio indicar hoe non elle faciendum : & hoc modo dicit quod non poreft else, quin furtum, adulierium, odium Dei, & similia fint prohibita. 2. Imperativam, qua Deus imperat hoc non else faciendum; Et fic facetur, quod actus, qui eft folum males in ordine ad hanc prohibitionem, poteft else, & non esse malus, quia colli possir hac prohibitio.

Huic folutioni dico t, quod malè dividit prohibitionem legalem in imperativam, & indicativam, quasi in membra opposita: Cum sit omni legi intrinsecum & indicate quid seciendum sit, & imperate ut siat. Sie lex hae non recides indicat occisionem else malam, & imperat non faciendam: sie illa Deum soles indicat hoc esse bonum & faciendum. 2. Hoc est forson quod vult; seil: Deum poste abrogare legem positivam liberè, ut liberè cam rulit: non autem legem naturalem, cum homo esse non posse; & non judicare tales actus else malos. Sed hic dico 3. Quod necho c satisfacit. Nam licet naturale sit igni ut utat, modo habeat materiam capacem sibi approximatam; camen si Deus natura volet, ut non utat, hoc officium non præstat; ut patet in tribus illis pueris in medium ignis à Nebuchadne que injectis: Et cur non pari rationis analogià, licet homo naturaliter judicat furtum esse nalum; tamen si Deus natura vellet, hoc non judicaret: & tum, (cum lex

Ccc 3

Ratio T

Respons.

Refell, T.

.18:

naturæ

narera fit rationis dicamen) ille non peccaret, fi actum furti educerer, cum in cafe illo hocefse malum ratio non dictaret. Nec ullam rationem video eur Deus naturz, cun lege naturz non possit dispensare : Nam si mandet Deus Abrahamo, ut filium occidate dico fi tali cafu occidat, adeo non persat, ut obedientem potius fe bræftat, quam peccatorem. Et hic habemus exemplum omni exceptione majus, quo oftendamus actum illum, qui fubfternitur vitio homicidii, quoad fuani effentram, & Substantiam, non else malum: Nam certum est, licet Abrahamus non oceidebat filium, tamen habuit volitionem actualem occidendi, (nam ex præparazione altaris, & ligni, & extensione manus ut occideret, hoc manifestum est,) que volitio stante mandato Dei, vade e accide sitium, erat bona; at si illud mandatum abfulfer, idem numero actus horrendum fuilset homicidium; cum homicidium fit non folum facto occidere, fed & voto, Cum ideo idem acus, fubitantia invariata poruit effe bonus, & malus, manifeltum eft, quod ille actus quoad sub-Stantiam non est malus, 4. Concedit Almain ubi suprà ; & Capreolus in 2, dift. 37. 9.1. Quod fi Deus actum illum produceret quoad substantiam, non effet ma-lus e Ergo ipsa actus substantia non est mala, seu malitia non consistit in ipsa actus substantia : Quia tum impossibile est, ut a dus substantia ellet, & malitia non effet. s. Aliam habet rationem P. Hurtad. de Mendoza diff. Metaph. 7. feet. 2, num. 2 1. quo oftendat actum odii Dei, non elle malum quoad entitatem politivam. Quia (inquit) Supponamus hominem odio habere Deum, & eum amentem factum illumactum consinuare ; dieit, illum actum manere quoad fubftantiam in amente, at non quoadmalitiams cum ut actus fit malus requiritur at libere fiat, & fit actus rationalis qualis in amente effe nequeat. Ergo malitia potest lepararrab odio Dei manente actu, & per confequens actus non erit quoad entitatem fuam, & fubltantram politivam malus: quod erat demonstrandum. 6. Aliam rationem adducit, Gul. de Rub. in z. dift. 35. 4. 1. quo oftendat odium Dei quoad else ejus phylicum non else malum, fic: Quia ifte actus eft folum malus quia transit super objectum indebitum, adeo ut fi eodem a du quo quis nune Deum odit, postea odiret peccaeum, talis actus quantum ad substantiam actus invariatus, esset moraliter bonus, qui tamen priùs fuit malus, ergo talis actus quoad effe phyficum, non est malus : q, erat d. Sic tandem que fiti superius positi terminos exposuimus, & mali naturam esse privationem, rationis evidentia, quanta potuimus maxima demonstravimus. Sequentur argumenta que in contrarium militant, eaque numerofa: Hoc enim veritaris trifte privilegium, ut hoftes perpetud habeat, non folum pugnam minaturos, fed telis amentatis in iplam veritatis perniciem armatos. Sed Magna eft veritas, & pravalebit; tempeftares nutlas metuit, led pento as abantosos. Mat fuber, non immerfabilie undie, Pergam igitur, & rationes in veritatis hujus præjudicium cessuras. J. Ponam. 2. Solvam paucis, sed quantum valeo, manifeftis.

Objett. 1.

1. Ferrar, contra Gent. lib. 3, cap. 9, pag. 244. & Gregor. Arim in 2. dift. 34.

9.1. probant malum effe quid reale 1, authoritate Philosophi, 6. Metaph, ubi dicit malum effe in rebus. 2. Ratione, fic: Illud quod est in entirate reali est reale, at malum ita: ergo. Minor per se est manifesta, cum in confesso si malum omne esse in entitate reali, ut intemperantia in anima, excitas in oculo. Major e ideo ostendo.

1. Quia inesse in alio, seu inharentia est modus intrinsecus accidentis, entis nimitum realis; & ideo necesse est, ut illud si reale, & accident, cui modus accidentis.

dentis intrinsecus convenit. Cum in Metaphysicis sit zque impossibile, invenire Subjectum fine modo suo intrinseco, vel modum talem fine subjecto sucas putà subfantiam fine fubliftentia per fe, aut fubfiftentiam per fe fine fubftantia) zque impoffibile eff (inquam,) ac in Phylicis invenire fubjectum fine differentia fua; puta hominem fine rationali, aut rationale fine homine. Quod autem ineffe in alio fit calis modus accidenti intrinfecus,notum eft; nam cum ens reale apud Metaphysicos in Substantiam & accidens dividitur, inharentia seu else in alio, est modus intrinsecus, & differentia transcendentalis per quam ens reale in genere determinatur ad accidens, ficut sublistentia per se est modus oppositus, quo ens reale determinatur ad substantiam. Et ideo sicut in Physicis impossibile est, ut rationale sit in alio quam in homine ; Quia est differencia que proxime, & immediate determinat naturam animalis ad hominem : Ita in Metaphylica impolibile eft, ut inherentia in alio sit quam in accidente, quia est differentia transcendentalis que immediate determinat naturam entis realis ad accidens. Et per consequens, si malum in subjecto fit, feu inhæreat, necesse eft, ut fit accidens, & ideo reale quid, & ideo non erit privativum ; quod erat dicendum. 3. Sic urget Ferrarienfis : Hac propositio [ Matumest ] est vera, ergo aliquid ei in re respondet ; quia compositio incellectus non est vera , nisi ei in re aliquid respondeat ; & ideo si malum non habeat effe reale existentiz actualis, tum propositio hac [Malum eff] non eric

vera. Ut huic argumento cumulatius latisfaciam, quod revera non effet tanti , nili quod à tanris urgetur : Dico s. Illud Ariffotelis, [Malum effe in rebm] admitto: at inde non sequetur malum effe ens reale. Nam utcunque sequetur, malum effe ens reale ratione fundamenti, fcil: denominatione extrinfeca, à fundamento suo reali petita: tamen non lequetur, quod ratione fui eft quid reale, nimirum denominatione intrinfeca. Siquidem elle in rebus apud Ariffotelem hoc folum importat a seilicet effe extra intelle dum; ita ut illud quod dicitur effe in rebus, non dependent ab intellectu, ficut entia rationis; fed fit, five nos cogitamus, five non. Es hoc eft quod vult Ariftot. nimitum malum non effe ens rationis; fed in rebus effe. five nos cogitamus, five non: Quod volenti animo concedimus. Nam in naturalibus cacitas est in oculo, fi nullus hoc cogitet: & in moralibus peccatum est in anima, licer intellectus nullus hoc cognosceret. Alias, fimalum non elset in anima, nifi aliquo cogitante, sequeretur, quod qui non cogitaret de vitiis, non haberet; & idem esset non meminisse mali, & malum non habuisse. Erit ideo malum extra intel. lectum, ita tamen, ut non fit positivum, sed solu privativum. 2. Igitur ad illud Arim. ubi dicit quod malum eft in subjecto, & ineffe eft modus intrinfecus accidentis;qui Colum accidenti incit, & ergo fi malu lubje to infit, erit accidens, & quid reale. Huic folutionem adhibet Capreol, in 2, dift, 34. 9, 2. art. 1. ubi dicit quod, cum dicimus malum inesse, hoc folum intelligendum est, bonum non inesse. Quam expositionem ex Augustino desumptam agnoscit, super Genefin ad literam, ubi sic philo-Sophaeur Hipponensie lenex : Cum dicitur (inquit) tenebre erant super abyssum. nil aliud intelligitur quam boc, lumen non erat, Er idem lib, de vita beata, verbum habeo eodem modo explicat; ita ut habere vitium, apud illum idem elt, ac virtutem non habere. Sieur habere egestatem, idem est, ac non habere divitias. Eodem modo Ferrariens. contr. Gent. lib 3: cap. 9. pag. 244. Dico 3. Forfan concinnius erit illud quod respender Suarez, ex Aquin, 1,2. 9,85, hoc modo. Aliquid.

Solation

quid dicirur else in lubjecto, vel 1. per politionem lui; fic calor eft in aqua, & lux in Cole, nimirum per lui politione; & quod hoc modo inelt, politivum fit neceffe eft. 3. Per remotionem oppolitislictenebra funt in aere per remotionem luminis : &c cacitas in oculo per remotionem vilus. Sic malum omne inelt per remotione bonis & gd hoc modo ineft, non necesse est ut sie positivis. 4. Dicimus malum inesse in Subjecto, non tamen proprie inhærere. Ineffe enim generalius eft, quam inhæreres cum fecundum Arif. modi ineffendi funt octo, equibus inhærere eft unus modus specialis, qui malo formaliter sumpto convenire non possit. Ratio est, quia cum inharentia proprie, & in rigore philosophico fit dependentia subje Civa, feil, modus quo accidens alubjecto luo depedear; impoffibile eft, ut hic modus privationi communicetur: modus enim intrinfecus entis positivi privationi non conveniat 3. Ad illud quod altimo urget Arim.loco fuprà citato; fcil, quod hac propofitio [ Malum eff non effet vera, nifi malum habeat effe reale: Nego. Ad probationem dicoquia buic propositioni [Malum eft] aliquid in re respondet, hoc eft, revera ita eft ficut per propolitionem tignificatur. Nam hac propolitio [Malum eff] non fignificar malum habere elle reale, fed folum malum else, indeterminare feilicet, & confuse. Et ideo fi malum aliquale habeat else, five illud pofitivum fit, feu privagivum, patum refert, propolitio illa crit vera. Cum ideo malum habet effe privacivum, hoe fat eft ut lize propofitio vera fit, [Malum eft.] Et hoc etiam recte explicat Ferrarienfis ubi fupra; ubi dicit, quod compositioni intellectus non semper responder aliquid forte, quod est reate, & elle haber extra intellectum; ur aperte paret in his propolitionibus etiam veriffimis, Chimera eft ens ficitium, Negatio eft non ens: fed folum requiritur rem fignificacam proportionari compositioni intellectus.

Ob. 2.

2. Odium Dei est malum morale, & quid positivum, quod probo non solum de ipfa actus obliquitate, fed de actuipfo: idque primo, medio à foban: Rada muquato in contr: inter Thomam & Scotum, part: 2 controv: 16 abilic argumentatur: Odium Deigex communi omnium confensu, eft intrinsece malum : ergo, non elle malum ob privationem ullam, quia impossibile est, ut privatio aliqua sit actui poc sitivo intrinseca. 2. Gul: de Rubeone in 2. dift: 35. 9. 1. Idem argumentum de odio Dei fic urget: Odium Dei eft abfolute, & in le malum, quia nulla circum-Stantia fibiadveniente possitesse bonum moraliter. Arg: probat, Quia actus positivus, qui fic eft malus, ut nulla circumftantia adveniente poteft non effe malus; non est malus ob defectum aliquem, aut privationem, fed prafcise propter fubftantiam actus: Quia fi ob privationem circumftantiæ debitæ effet talis actus malus, tum adveniente circumftantiailla effet bonus: at odium Dei(ut manifeftum eft)ex circumftantia nulla poteft fieri moraliter bonum: ergo. Et hoc eft quod ulterius urget, & fortius, doctus (fi quis alius) ecclefix noftra fcriptor, lib: 3. de Ecclef: Esp: 32. fic : Odium Deieft in fe malum, non ob privarionem ullam boni debiti : Quia (inquit) bonum nullum est odio Dei debitum : & ideo secundum illum non 'est alia formalis maliria in odio Dei, quam ipse actus positivus. Quod & Occham aperte profiteturin 3 fent: q. 18. Deformit as (inquit) in a fu commiffionis non eft nifi ipfe actus elicitus contra preceptum divinum ; & nihil penitus aliud dicit. Er Paucis interjectis; Cum aliqui elicit affum quem non debet, deformitas nonest carenria restitudini debit a ineffe, nec illi adui, nec voluntati. Eodem modo philoso-Phatur Ca jeranus 1.2.9.71. arte 6. & ulterius confirmatur. 4. Quia odium Dei

Sol.

non est malum à circumstantis: ergo, est in se malum quozi substantiam actus:
nam siesse malum à circumstantis, sum maxime ab objecto indebito, at hoc dici
non posses, quia cum Deus (nempe bonitas summa) sitobjectum odii Dei, non potest habere malitiam ullam moralem à tali objecto: siquidem à summo bono matitia moralis non potest derivari in actum ullum: & per consequens, odium Dei,
cum non sit malum à circumstantiis, erit in se malum, quoad ipsam actus substantiam.

Nimirum ratio hac Achillea nodus hie Gordins aliquibus videtur, sed videtur cantum : quod ut manifestius oftendam; i. Ratione una, aut altera evincamipfum actum quoad substantiam non elle malú. 2. Objectionibus satisfaciam. 1. Igitur actum illum odii in Deum terminati non effe quoad substantiam malum, abunde probari possitex ils rationibus, quas supra attulimus, ad probandum malum in genere effe privativum; & ex iis, quibus malum commissionis effe privativum specialius demonstravimus: sed actum non agam, illas suprà positas repetat benigmus lector. R mionem afferam è Vasque desumptam, que siele habet: actus adulterii non est quoad substantiam malus : ergo, nec actus odii in Deum terminari. Consequentia est manifesta, cum eadem sit actus utriusque ratio, cum illa eadem lex naturalis que odium Dei prohibet, etiam & adulterium prohibet. Ant: Sic oftendit Vafquez , Quia ille actus qui eft actus adulterii & moraliter malus, potelt fieri non malus lubitantia ejus invariara, folum fi mulier ex aliena fiat tua, (ut manifeltum eft) ergo. iple actus quoadelle luum, & lubitantiam non est malus. 2. Si ilteactusodii Dei fit quoadesse suum malus, hoc est si ipsa malitia moralis istius actus confistat formaliter in entitate reali, & politiva actus; tum dico, entitas illa eft à Deo effective producta, vel non : fi fit, tum Deus erit author peccari, quod vel cogisare impium, nedum afferere. Neccausam adjuvat, si cum Durando dicas, galem actum effe immediate à voluntate folim, & folum mediate à Deo, in quansum voluntas ipla eft à Deo: Nam fi ipla veluntas fit à Deo, directe & per le efficiente, & aftus ille à voluntate directe ctiam, & per le, tanquam à causa efficiciente (quod manifestum est.) Cum caula caula, in causis per le sie causa causari, Semper lequirur Deum ex illa fliefieffe authorem peccati: quod nec Ethnicus congederer, nedim Christianus, Vel z.fi actus ille (purà ) odium Dei non fir à Deo canquam à benfa peima, mm erit aliqua entitas realis, & finita, que non erit perpartigifanonem à Deo, necerit dependens à Deo, tanquam à caula prima, necrequirit providentam Dei ut causam confervantem; (Cum certifimum sit, quod non depender à Deo efficiente, nec depender ab illo conservante.) Que omnia esse hereandoxa & Manicheum plus fapere, quam Christianum, superius demonstravimus, ex communi antiquitatis confensu. Sed his omistis, ad ea que objiciuntur, dico v. Quod cum objicitur, quod odium Dei, adultetium, & fimilia, fine intrinfece malae ergo, quos Cubitantiam actus. Dict (inquair l'eum fobaine de Rada in controv: inter Thom: & Scottp.2.com: 16. Quod actusilli dicuntur intrialece mali -non quod malitin est de corum natura, & essentia ; sed quod ta lis malitia ipsis inest ablata omni lege politiva : id eft, enamh legr naturali alia lex nulla effet superaddita, tamen hi actus effent ex lege naturali per se mali. Vel 2. Quia istiactus non folom funt mali ex defectu circumftantia alicujus, fed ex genere & obiecto. quod alis malis non convenit; ut ambulare ob finem debitum, tempore debito, Joco conveniente, erit bona; & iis circumstantiis non debitis, mala: At adulterium Dddd (emper

Sol. 1.

semper eft malura, loco nullo, tempore nullo, aut fine ejus naturam mutante. 2. Ad illud quod urget Gul: de Rub: nimirum, quod odium Dei eft malum, non ob defectum ullius circumftantiz debitz, cum nulla circumftantia poteft ei advepire, ita ut ex ea fiat bonum : & per consequens erit quoad substantiam malum. Dico, 1. Quod odium Dei eft malum folum ob defectum objecti debiti ; nam fi odium illud terminaretur ad peccatum, effet bonum, cum peccatum effet objectum debitum, & odio illi proportionatum, Hicideo notandum 4. Quod, cum dicimus odium Dei ex poficione circumftantiz debitz poffe effe bonum, odium Dei hic non fumitur aggregate, & connotative, in quantum omnibus iftis circumstantiis est vestitum , nam fic manifestum est, odium Dei in quantum involvit obje dum illud indebitum, Deum scilicet, & reliquas circumstantias, non posse effe bonum ex ulla alia circumftantia adveniente, (ipfo scilicet manente odio Dei.) Sed a, fi sumatur præfcise, pro entrate iftius adus per fe confiderati; dicimus, quod ei poffunt advenire circumftantiz debira, ex quibus actus ille fiat bonus, Adeo ut, fi arguas odium Dei, dum eft odium Dei, nimirum in quantum limitatur ad tale objectum, non poteft ex ulla circumstantia fieri bonum : ergo est quoad essentiam malum: Non sequettir. Quia ambulatio ad mochandum, determinate ad talem fine, soil: dum est ambulatio ad mochandum, non poteft ex ullacircumstantia fieri bona : & tamen in confesso est, hune actu non esse essentialiter, & quoad substantiam malum. Cum ambulationi per le sumpt zpoffint advenire circumftantiz debita, ex quibus effe posset actus bonus moraliter. Sicego de odio Dei pronuntio; quod odium Dei in quantum odium Dei, non poteft effe bonum ex ulla circumftantia; ficut nec ambulatio ad mochandum, in quantum talis, possit ex ulla circumstantia fieri bona-Sed ficutambulatio per fe sumpta potest este bona; sic odium per le sumptum potest effe bonum; & per consequens, ipsum effe achis non erit per le malum, 5. Ad illud quod urger do Ciff: nofter Field: lib: 3. de Ecclef: cap: 22. feil: quod malitia in odio Dei non est earentia bonitatis debita, quia nulla bonitas est tali actui debita : Dico ut prius : Quod odio Dei in quantum ad tale objectum (Deum feilicet) limitatur, nulla bonitas est debita. Sicut pari passir, ambulationi ad mœchandum, vel occidendum innocentem, in quantum ad tale objectum limitatur, bonitas nulla est debita : actui enim malo, ut malus est, non debetur bonitas, tamen ambufacioni, ut ficifua deberur bonicas. Et fic hoc argumentum, quod canci faciunt, non magis probat odium Dei effe quoad substanuam malum, quam ambulationem aliquam ob finem indebitum. 6. Ad illud quod ultimo urgetur, quod odium Dei non en malumex objecto, velcircumstantia aliqua; przfertim non ex objedo, quia cum Deus est objectum qui est bonicas summa, ab co malicia nulta effe poffir : & per confequens, odium Dereft in fe malum, & non abobiecto. Huic dico, 1. Quod verum est, licet in odio Dei objectum fit bonum furmum, ramen malitia a das eft ab objecto . Et hoc poteft effe dupliciter; a Phylice & effective. quali Deus aliquam malitiam in a duillo effe dive produceret; & hoc modo inpoffibile eft, ut ulla malitia in actu fr à Deoeffective producta ; cum perpetud verum litillud Philoni Judet, Danampal aperat Dewy peringen. Scilicet virtus deosum progenies, non vitium, 2. Ethice, & objective, & hoc modo malitia pore & effe à Deo : hoc tamen caute intelligendum est : Nam Deus non est objectum odit ez-naturafua, nec odium noftrum excitat perfe , fed folum ex malitia noftra, & per accidens. Et ideo porest Deus optimus maximus esse causa, vel occasio mo-

ralis, & objectiva malitiz in actu odii adeum terminati, at hocelt folim per accidens, ex malitia noftra, non per fe ex natura fua : cum Deus optimus maximus le folum paffive habet actum odii terminando, non active eum excitando: Ita ut

nostrum hoccrimen est, non Dei.

2. Videtur, quod malum pænæ fit proprie pofitivum : Quia licet pæna damni Ob. g. fit privatio visionis beatifica, & ideò in confesso quid privativum stamen pæna fensus ex communi Scholafticorum consensu consistit in cruciatu positivo. Quod ulterius probat Greg. Arimin.in 2. dift. 34 g. I. art : I. sic: quia dolor in homine effet malus, fi perfectionem nulla tolleret. Nim triftitia fecundum fe eft p cena: ergò fecundim fe est mala. Quia si tristinia ideò solumesset mala quia privat bono debiro, tum lequeretur, quod fi ab homine tolleretur illa bonitas fine triftitia, que à triftitia tollitur; quod talis homo effet zque malus fine triftitia,ac fi præter carentiam boni privati, actu habuit trifticiam in fe, At hoc videtur incongruum, ergo & illud. 2. Urget fic : Quia fi malum poenz omne confiftat folum in privatione boni debiti, tum omnis pæna effer formaliter pæna damni, cum non confifteret formaliter in politione indebiti, led folum in damno, seu privatione boni debiti. Hoe eriam urget Capreol in 2. dif. 34. 9. 2. art. 2. Quod eriam ulterius profequitur Bonavent, in 2. dift. 3 4. 4. 3. Quia pona sensuspotest intendi & remitti, at mera privatio nonita, & per consequens pæna sensus non consistit in privatione boni solùm, sed in positione alicujus positivi indebiti. Apud Scholasticos enim semper invaluit illud dogma quod & veriffimum eft, nempe pænam damni efte in omnibus equalem, & gradus nullos admittere; ponam autem fenfus admittere gradus, nec effe-in omnibus æqualiter; sed major vel minor pro ratione culpæ ob quam

infligitur.

Ut dubio huic comulatius satisfaciam. 1. Naturam poenz sensus paucis explico. 2. Solutionem objectioni accommodo. 1. Igitur dico, quod pæna fenfus propriè est cruciatus ille politivus, quem subeunt impirultra visionis beatificz privationem. Et dicitur pænafenfus in ordine adfenfum noftrum, nimirum denominatione extrinseca à potentia apprehendente, desumpta: cum homo mediante sensu hoc malum subeat, & cruciarum e jus sentiat. Ad primum ideò quod objiciunt scilicet pænam fenfus cum confistat in cruciatu positivo, non esse privativum, fed pofitivum; & ideò omne malum non effe privativum : Dico malum illud pænæ confiderari tripliciter. I. Respectu Dei, nimirum in ordine ad principium à quo infligitur, & hoc modo clarum est poenam lenfus non habere rationem mali, led boni, in quantum inflictio iftius poenz fit juftitiz divinz executiosdum in obfirma. tum vitio peccatorem animadvertit severus aliquando Deus, semper justus. 2. Refpe du subjecti, scilicetin o dine ad illum qui cruciatum illum patitur, & fic est malum proprie, nimirum alteri malum, ut postea declarabitur. 3. Respectu sui, & hoc modo pæna fenfus duo includit. 1. Aliquid fundamentale, & femper est aliquid politivum; & hoc eft quod intelligunt Scholastici, cum definium banc pænam effe cruciatum politivum : ut Durand:in 2. dift: 33.9.1. 2. Includit aliquid formale, & eft ratio feu formalitas cur hæc natura, feu entitas politiva fit homini mala formaliter: & hoc modo, dico, quod illud politivum quod est in pæna sensus, per se consideratum, quoad effe absolutum, non est homini malum : sed solum in hoc, quia illa entitas positiva privat hominem aliqua perfectione, & bonitate sibi debita. Nam cum pæna fenfus in eo genere mali fit, quod dicitur malum alteri Dddd 2

folum, non it se; meesse est, urex eo solum st homini mala, quis bodo eum aliquo privat. Sic si quis ob seelera sua comburatur, ignis ille est ideò solum hominicomburendo malus, quia eum privat persectione debità, nam si ignis hominem non la deret, nec persectionem ullam tolleret, non video curesse in igni esse hominem non la deret, nec persectionem ullam tolleret, non video curesse in igni esse hominicom nagis malum, quam esse in aere Et hine est qui doctifimus noster Field observat; sude Ecologia a. ex Arim: in 2. d. 34. q.s. Quod malum porna, spernam sensis intelligit desseus malum, non denominatione passiva (ut ibidem loquint) seu intrinseca, quas illud positivum, quod poenam dicimus, esse in se malum: sed solum denominatione activa & extrinseca, quia cruciatus ille-positivus è subjecto tollir bonicatem aliquam. Ex quibus pateat, poenam sensus dici positivum quid, quoadsum fundamenta le solum, & id quod habettationem materialis in piena senso, aum quoad formate, illud nimirum in quo ipsa malitia issus poenas sensus.

2. Ad illud Ariminens: ubi dicir, quoddolor per se, si bonum ab homine nullum tollerer, esse homini malus ; Quia pejor esser homo cum tristitia, quam sine illa ; Nego, Siquidem si tristitia esser in homine, ita ur nullam omnino perse Oronem ab cotolleret, non pougi ulla rationis veri similitudine dici malum frominis. Quod e-

ciam racione manifelta oftendi poreft; Sic.

Dolor (verbigratik) est ideo solum homini malus, in quantum hominem lædit; esque est nocivas s (malum enim omne, qua tale, subjectum lædat necesse est) at subjectum suum non lædit dolor vet ulla sensus pæna, nis in quantum bonum aliquod tollir; nam si bonum non vollat, utique nec lædat: Cûm certum sta, quod subjectum illud esse læsum juste non dicas, cui sua bonitas manes integra, & inviolata.

Ravil 25

a. Secundum illud solum est poena sensus homini mala, secundum quod denominat subjectum sum malè schabere; at hoc solum, & pracisè ex co sit: quia
bonum aliquod è subjecto tollir; & ideò talis poena ex co solum ent malum, quia
privat subjectum bonitate aliquá. Et per consequens natura ejus era privativa.

Propositio est suce sua manifesta. Minor sic pateat; Quia subjectum non potest
diei malèse habere; cui bonum debirum nullum deest: com necesse est, quod requiritur;
Etgo ex co solum erit malum, quia est boni alicujus privativum. Quod ulterius

Ratio 3. 3.

7. Quia si dolor, vel tristiria esset per se mala, tum necesse est, ut per se solum reddat subjectum suum pejus: at subjectum cui advenit non reddit pejus seipsum solum ponendo, si bunum nullum tollat: Quomodo enim erit illud subjectum pejus nunc qu'am priùs suit, si omne bonum nunc habeat, quod prius habuit? cum necesse si trasiquid pejus siat, it aliquod amittat. Exquibus pateat bonum quod inalum pænç (pæn x sensus scilicet) uteunq; includit aliquid positivum, ad modum sundamenti: tamen pro formali ex eo solum esse malum, quia subjectum suum cui advenit persectione debita privat. 3. Ad illud quod objectur; Si malum quod est in pæna sensus, in hoc solum consistat, quod privat subjectum cui advenit persectione aliqua: tum onsiis talis pæna esset poe na damni. Dico, cum capreol, in 2 disti 3,4,4:2. Et Ariminens; q: 1, 4rt: 1, quod verum est, poenam omnem, imò malum omne, posse dici damnum sensus quod cunque est damnum, noxa, nocumentum

nochmentum fabject blair, enjus elt malum. Bet hoc mode nois difficemer poenam Cenfus potfe dici damnum, vel ponam damni, Sed z. ut pona damni fumitur fpecialius, & deceminare, pro privatione gratie, vel glorie ; fie negamus pomam Sensus posse dici prenam damni : Quia per illam nec grana, nec gloria tolliur, sed perfectiones alian naturales. Bt hoe eft quod volt Capreoline, cum vocas penam fenfus damnumezufarere quia feilleet daminum in fubjecto eaufat, bonum aliquod tollendo, licet formaliter non fit damnum. Quod ettam intelligendum eft de pour na lenfus folum quoad ejus effe fundamentale, fic enim caufar damitu in fubjecto; non quoad effe formale, quia ficeft damnum fubiecti fui, fentu feilicet generali Superius exposito. 4. Ad illud quod ultim d'urger Bonavens in 2, dift. 33. Quod pæna fenfus admittit gradus, eige eft quid politivuiti, & non mera privatio, Dico, quod privatio potell habere magis, & minns, vel . Ratione fuis quali privatio ip-La per le prafeise effercapax intentionis, & remiffioffis ! & hocmodo habere gradus non afferimus. 2, Ritione termini privati, boni feilrett quod tollit ; & hoc modo afferimus privationem non folum peffe habere gradus, fed & actu habere-Sie ur illam poenam majorem dicimus, que majorem subjecti perfectionem tollie: Sicin naturalibusilla cacciras que tollit vifum in uno oculo eft mala; & illa que in uttoque est magis mala ; ex hoc, quod bonum fintufalo mijos toliti. Et in mo" ralibus illud vielum eft majns, quod bonum morale majus tollies ut manifestum eft: & ideo malii hoc poenæ habe bit gradus, progradibas boni oppoliti quod tollit.

-4. Malum morale est quid positivum : ergo. Omne malum non est privatio : Ob. 4. probatur, quia vitum opponitur virtuticontrarie, afferente Pholosopho lib: Cat: ca 10.0.1 at contrariotum uterque terminus eft politivus, ergo, malum ent quid pofitivum . L. Vierus & vierum differunt specie prædicamentali, cum sunt species oppolice in prædicamento qualitaris; fed omnes species prædicamentales fine politive, utex ipfis Logice principiis vel tyrones cognofcunt, ergo. vicium morale erie quid politivum. Hoc argumentum fulius urget Aquine . p. q. 48. art. 1. 6 cont: Gent: lib: 2 .cap: 7. ubi etiam Ferrarienfis idem mulcis premit. Illos videat, qui plura veller. Nobis nec liber omnia urgere, nec licer; ad folutionem igirur accedo paucis adhibendam. Et 1. huicargumento abunde fitisfecit Frant Suarez ad 1. p. Aquin in tractu de virtutibus, & viris, ad quem lectorem,qui folutionem vellet cumulatam reminto. 2. Ad id quod primo urgetur respondeo, (ex Johan: de Rada, in Reconcil: Cont: inter Thomam & Scotum.p. 2. Cont: 16.) Primo concedendo virturem & vitrum effe contraria, "Secundo, diltinguendo cum eodem Rada, fic :" Virens & virium confiderantur vel 1. ratione fignificati materialis, fundamenti fcilicer, feu habitus, in quo ipfa malitra, & bonitas moralis immediate fundatur. Et hoc modo facetur, quod vircus & virium fune contraria politiva, & specie diltinca. Quia, avaritis (v.g.) de materiali fignificat habitum pofitivum ex nimio amore pecunia refugientem, non folum e superfluis, Ted & neceffariis sumpribus : prodigalitas vero liabitum politivum inclinante animii ad lumptus etia luperfluos, 2.Si fumantur ratione fignificati formalis scilicet, pro ipsa malitia, & bonitate morali. utficit tum fatetur Rads, quod non differunt fpecie prædicamentali, nee fune contraria, fed privarive oppolita. Et hoc eft quod alio modo explicat aquin lib 3.comthe Gent. cup. 8. dicendo, Quod virus & virium, fi fumamurconcretive, effe contraria, & species positiva. Sed si sumantur abstractive, non ita: sed solum opponi, ut privatio & habitus. Contra

Dddd 3

Repl:

Contra folutionem hand fie difontal Ferrarienfit: Habitus vieli plo materiali? schiert iple habitus, malitia abstracta, est bonus, ergo non contrariatur virtuit. nec est species opposita, ut pro materiali sumitur, seu pro habitu illo positivo malia tis dempta. Patet antecedens, quod maliria dempta abhabitu vitii, habitus ille fit bonus; quia habitus malum effe non poffit nili à malitias & ideo malitia dempra pon erit habitus ille malus, & per confequens pon etit virtuti oppositus, & contrarius ; cum bonum bono non contrariatur,

Sol.

Cui paucis interiectis fic respondet idem Ferratienfis : Quod verum elt, fi habitus vicii fumatur per le præferse, fine ullo ordine ad ipfam maticiam, tum non opponipur contrarie virtuti a Sed ti habitus ille fumatur connotative, nimirum in ordine ad malitiam, in quantum hic habitus habes talem malitiam in fe fundatam : ficerit virtuti contratius. Aded ut licet pec iple habitus vitii pet le præfcise contrarietur virturi , necipla malitiaper le ; tamen habitus in quantum cali malitiz fub-Rat, virtuti etit contrarius, 2, Cum dicit Philosophus bonum & malum contrariati, & effeipfa genera, non fub genere ullo : Aquin, 1.pq.48 art. I.dicit,illum hoc habuifle ex Pythagore placitis, qui duo flatuebat principia z'qualiter prima : Schicerbonum, & malum. Quod idem afferit Simplicim ex lamblico, ut rede ob-

Scryat Ferrarienfis Cont, Gent : Lib. 3.cap. 8.

Sed fi malum moralofit folum privativum tum ubi est eadem privatio, eritidem malum , at hocfalfum, ergo & illud. Patet : Quia eft eadem privatio boni in avaritia, & prodigalicare, quia cum unitas, & diftinctioprivationis dependet abunicate, & diftinctione boni privati ; neceffe eft,ut ubi idem bonum privatur, cadem fit privatio , at improdigalitate, & avaritia est privatio ejusde boni, nempe liberalitatis, ergo, fi malicia horum extremorum confiftat in privatione boni, fcil: liberalitătis, crit eadem malitiain utroque extremo, quia est privatio ejusdem boni in suroque nempe liberalitatis, At manifestum est, quod eade malitia non est in utrilga illis extremis, ergo malitia utriufque non confittat in nuda privatione boni debiti.

dot.

Qb. 5.

DW.

& per confequens ent quid politivum. Huic dubio cumulate latisfecit Fran: Suarez ubi lupra. Unum addam è Foban: de Radi; qui ftatuit privationes in avarita, & prodigalitate effe diffinctas. Non quod bonitates, aut rectitudines diversas tollant ex parte reiscum manifeltum fit eandem bonitatem, & per prodigalizatem, & per avaritram tolli, nimirum bonitatem medii à quo cecedunt, nempe liberalitatis : Sed ex parte modi, illam eandem bonitatem, alio, & alio modo privant. Siquidem liberalitas convenir cum prodigalitate in hoc, quod urrumque inclinet ad sumptus necessarios : unde Etbicorum 2, cap. 8, Avarus vocat liberalem prodigum : Convenit etiam cum avaritia in hoc, quod utrumque refugit à sumptu superfluo, & ua prodigus vocat liberalem avarum. Dico igitur quod prodigalitas dicit privationem liberalitatis in quantum à superfluis sumpribus liberalitas abilinet. Avaritia vero dicit privationem liberalitatis, in quantum liberalitas inclinat ad fumptus necessarios. Et hincest, quod licet ex parte rei, idem bonum ab utrifque privatur, feilicet liberalitas; tamen ex parte modiformalis, manifestum est ex prædictis, quod modo diverso hoc fir. Et hoc fufficit ,ut malitiain,prodigalitate fit diftinda à malitia in avaro : & per confequens non necesse estaut in positivo aliquo consistat, vel hujus, vel illius extremi obliquitas.

S. Malum commissionis est quid positivum : ergo omne malum non est priva-

ilo rectitudinis debitz. Anti Probar Guliel: de Rub: in 2 diff. 35 4.7. Sic; quie in hoc folum distinguitur peccatum omissionis, & commissionis; quia omissio dicit nudam carentiam actus: At commissio necessario requirit. At per illum etiam distinguatur à peccato omissionis, manisestum erit quod aliquid positivum includit. & per confequens omne malum non erit privativum. Idem urget Francs de Majson in 2, diss. 43. q. 3. pag. 27. & Ocham in 3. sent. q. 12. Quod & approbat. Doctifs i notter Field: de Ecclesis lib. 3. cap. 23. Et ulterius suaderi possir, quia illud est peccatum formaliter, quod ett prohibitum à lege, sed ipse actus adolterii, (verbi gratia) est prohibitus. Ergo ipse actus erit per se malum; qui actus cum sit positivus, sequetar, quòd omne malum non sit privativum; quod erat demonstrandum.

Nonnulla huic argumento latisfa ctura superius exposuimus; ubi malum commissionis effe quid privativam demonstravimus. Unum solum, aut alterum ad. dam, quo veritas his tenebris involuta diffin aius app areat, & manifeltius. 1. Igieur nonnulla pra mitto, 2. Solutionem adhibeo. 1. Matum omiffionis & commiffionis conveniunt in generali ratione mali, cum utrumque fit legis of Basis, & arouia transgreffio legis. Differunt tamen. r. Quod omisfio omnis fit legis affirmativa violatio , commissio pracepti negativi, Ita ut omitto proprie, non faciendo imperarum ; committo, faciendo prohibitum. 2. Different, quia matum omif fionis in ipfa anima rationali, feu potentia ejus aliqua immediate fundatur, non in actu aliquo, aut habitu! Ratio eff quia omiffeo neceffario dicer carentiam actus; & ideo impoffibile eft, ut in actu fundetur : Malum autem commiffionis in potentia ipla immediare fundari nequit, led in actur aliquo, aut habitu, in quo tanquam fundamento proximo, & immediato confistir. Ubi notatu non indigdum eft, omifhonem non folum ad actum terminari , fed & ad habitum ; Itaut malum omillionis poteft confiftere, in carentia vel actus debiti, vel habitus. Ratio eft, quis omiffio formaliter confiftit in carentia ejus, quod per præceptum affirmativum tenemur habere's at per præceptum affirmativum tenemur, non folum habere actum, fed & habitum. Certiffimum enim eft, nos non folum teneri ad opera virtutis facienda fimpliciter, quod ad acum spectat : Sed ciam ex parte modi, tenemur hoe prompte, alacriser, & prono pectore facere, quod ad habitum frectar. Hor enim non en adæquatum legis præceptum, ut quis Deum, & proximum diligat ex parte rei; fed requireur ex parte modi, ut hoc roto pectore; toto corde, & omnibus viribus faciat. Cum ideo legis præceptum affirmativum nos obligat ad actum faciendum ex parte rei, & ex parte modi ur alacriter, & prompte fiat, quod pereinet ad habitum, manifestum erit, quod praceptum violamus, si vel actum requifitum non faciamus, vel eo modo non faciamus quo lex requirit: Et ideo cum præceptum affirmativum violatur omittendo, omiffio terminati poffit, vel ad actum, vel habitum. Sed cum hoc diferimine, quod priis, & immediatius tenemur ad actum , & fecundario, & mediatius ad habitum. Ratio eft, quia actus elt medium necessariò requisicum, ad habitum acquirendum ; & ideo cum necesse eft, ut actum habeamus, antequam habitum habere poflumus, corrum erit nos prius teneri ad actum, dein ad habitume ?. Malum omifionis, & commifionis non different specie formali, ratione pfive malitiz, ut fie! fed folum frecie materializatione actus vel fundament, in quo fundaturilla malitia. Sic Again: 1.2,

the breat

Sol;

4:72.dr:6 qued & Scholaftici communi pontentu afficunt. Ratio etiam evident evineir : quia omiffio, & commifio poffunt effe in cadem specie peccati formaliter fumpti, pro malitia iplas linavarne, accipiendo ubi non debet, committies & non dando ubridebet, omittit : tamen & amiffio illa, & commulio, urrumque feilicet est peccasum ejuldem speciei, nempe avantiz. 4. Malum commissionis duo includit. s. Unum quod eftfundamentale, nempe actum, vel habitum. z. Alterum formale, privationem feil rectiudinis debigze, Aquin: 1. 2. 9.71. art. 6, 60 4.70. set 6. Thi fic Philosophame Scholafticorum xovo quoraros. August: (inquit) in definingue peccatiduo poluit; unum quod pertiner ad lubitantiam actus humaniquodelt marerialepeccati commissionis; & hoc modo est dictum, factum aut concupirum. Aliud quod eft formale, & persiner ad rationem mali intrinsecam, ut effe contra legem Dei. Illum insequitur Gul. de Rubeone, in 2, dift. 25, 4.1. 62 Duranda ibid. s. In malo commillionis formalicas eft privatio rectinudinis debita. Et hac reditudo elt debita. 1. Actui iplicommiffionis : hoc enim est difarimen inter malum alteri. & malum simplicitery quod malum alteri non dicitur malum afteri ob defectium ullum in fc, subjective : (Siguidem calorqui est aque malus in le non deficit ) lad folum effective, quia in aliquaulat defectum, & boni debiti carentism. Malum autem Compliquer eft illud quod eft infe malum; bos eft caret bono aliquo dibiipli debito, ad modum pertectionis propriz ; quale est omne pecestum pezferum communionis, Ugrecte Fran Suares Metante; to. z. difte 11. et Aquin: 4.1. demalo art. 1 Si in actu quo quis das pappers ob propriam gloriama ell defectus boni debreitali achii pompe desedins de bisi finis; ex que difectuille actureft in le malus. Ifte actus samen deficit folium in genere moris, quia non est salis, qualis effe à lege requiritur : non deficitin genere pante quiaille actus quo quis dat ob fuam gloriam, porest elle seque hopus & pe se cus quoad elle actus physicum, ac actus ille, quo quis dat pauperi obgloriam. Per a La malo commis fionise feriam privatio rectitudinis voluntari debite a quia actustalut pura homis cidium privat voluntatembono moraliter debito. Et hic notant dignume fillad qued haber Bonav. in 2. diff. 3 5 4. 1. Ubi ais, tria effe in anima. L. Ipfam potenti am(puta voluntatem) & hanc non tollit malum commissionis, ner possit quidem. 2. In anima habitus, & hanc poreft malum commissionistollere, 2. Eff (inquit) habilitas media inter potentiam, & habitupe & hane habilitaten minuse malum omne commillionis : cum manifeltum ell quod malam aftiulmodi reddit nos me rus habiles ad bonum faciendum. Ex quibus pareas malum commiffionis profesmali confistere in privatione boni debiti : Debiti (inquam) fibimetipli proxime & immediate. & boni voluntati debitifecundario, & remote, Ita ut prior privatio fit in iplo adu lubiedive pofterior ab actu effedive. Quibus poficis folucio argumenti prioriseritacilis. Nam I cum dicitur quod malum commissionis non di-Ringuereiur à malo omiffiquis, nifi de possessum. Nego quia hoc concesso, qued malum commissionis he propuid printtivum, tamen malum omissionis & commissionis fionis possunt distingui commode, idque distinctione multiplici. 1. In ordine ad legem violatam, com omiffio fit præcepti athrmativi transgreffio : commiffio pras cepti negativi . La ordine ad fundamentum proximum, in quod reciniumur a cum omillio immediate in anima vel potentia ejus aliqua funderur. Commissio in a du vel habitu. 3. In prolipe ad ferinvicem, quie omiffio dicie privationem fimplicem boni omilli s accommillio femper dicu privationem duplicem zunamactui debitam

debitam, quæ est in acu subjective, alteram voluntati debitam, quæ est ab active effective. Ita ut, si malum omissionis, & commissionis considerantur connet stive, in quantum & malitiam, & ejus sundamentum connotant, ea specie diversa asseras: At si quidditative pro ipsa malitiamorali sumantur; tum dico, quod solum numero differunt. Cum manifestum sit, quod intra ejus dem speciei latitudinem, & omissio, & commissio este possiti. Sicavarus non dando cum debet, omittit moraliter; & accipiendo cum non debet, committit: Ita tamen ut culpa utraque sit avaritiz vitium. Vid: Aquin: 1.2.4.2. art.6. Et in 2. diss. 42.9.72 art.2. 2. Cum objicitur quod ipse actus prohibetur, ergo, ipse actus est malitia illa moralis, &c. Dico, Quod actus per se præscise sumprus, quoad esse shalitia illa moralis, &c. Dico, Quod actus per se præscise sum non licere hominem just è condemnatú occidere. Sed actus prohibetur squia tum non licere hominem just è condemnatú occidere. Sed actus prohibetur solum in quantum desicit à regularationis recta, vel in quantum substat privationi rectitudinis debitæ (ut superius demonstravimus) & ideo non sequetur, malitiam ejus consistere in entitate actus positivà

Et jam tandem destinatas exercitationis nostræ metas attigimus; nisi quod 
\* Flacit Illyrici argumenta occurrunt examinanda, quibus malum originale, non \* Flacita Illymodo positivum esse astructet; sed necab ipsa animæ essentia distingui infossici ricmin clav:
ausu pronunciat, & oratione longa paritet, & importuna demonstrare satagit. Script tras.6.
Quod ad me spectar opinionem Flacit redarguo, non hominem squi a Pontificiis pag.479.
(in calumnias, & opprobria pronis) abundè vapulat: dum illum di ceriis lacerant,
& hæreticum, damnatum hæreticum, oratione indignabunda pronunciant. At

non probo atramentum quod nimio felle attemperatum nigrefeit in contumelias:

Parcere personia mihi semper placuit, qui veritatem quaro, non victoriam. Pergo

igitur, & argumenta Flacii 1. ponam: 2. folvam. 1. Primo igitut fie disputat. Ipla anima nostra rationalis est peccatum origi- Ob. Flacii Illynale : ergo, hoc malum erit politivum. Anti probat 1. ex analogia inter animam ricii. post lapfum, & peccatum originale; feu ex prædicatis utrifque communibus. Quia ficut malum originale odio habet Deus, ficut inest nobis à natura, & est causa omnismalia dualis: fic anima ipla post laplum est Deo odiola, inest nobis à natura, & est causa omnis mali actualis. ergo. ex hac attributorum norvaria, id m effe videtur malum originale & anima, 2. Summus Dei hoftis qui pugnat cum lege Dei, eft malum originale; at anima ipla eft lummus Dei hoftis, qui puenat cum lege Dei. ergo. Argumentum hoc pluribus urget, & de eo, tanquam Achi Heo gloriatur, jamjam triumphaturus: & adfolutionem ejus non unum aliquem, fed ore bem universum provocat. Quamvis revera tale non sit, quin illud ex inferiori sub-Sellio Philosophus non eludat modo, sed & solvat. 3. Malum originale in Scriptura habet nomina lubstantialia, dicitur vetus homo, cor durum, animalis caro, cor lapideum,&c. ergo, vel eft ipla anima, vel laltem quid politivum. 4. Malum hoc effe positivum urgeri positi, sic: Quia malum originale duo includit; defectum juftitiz originalis, & affectum pravum, (quod communiter afferunt non folum Pontificii varii, sed & reformati.) Cum ideo includit defectum, seu carentiam debiti ; & affectum, seu positionem indebiti, (non enim solum caremus bono illo quod habere tenemur; sed insuper natura nostra malo illo vitiata est, quod tenemur non habere.) erit faltem ex parte politivum, & per confequens omne malum non erit folum privativum, quod noftra the fis afferit. Et hinc eft, quod è no-Ecce

Auxit. divine grat.difp.44. num. 20.6 Ca. jet.1.2 9.82. art. 2.67 9.82. art.3.Sot.L. dena & grat. cap.9.

Gen: 1.4.6.52. Aquin: 1, 2, 9. 82. art. 3. 6 9.4. de malo ert. 2, ad 4. Sal. I.

\* Alvarez de firis nonnulli negant vulgaram illam Scholafticorum \* definitionem ab Anfelmo mutuatam; qua malum originale definiunt, Carentiam juffitie originalis debite ineffe. Cum definitio hac (fecundum illos) explicar folum unam parrem mali originalis, scile defectum debiti; & omittit alteram, nempe positionem indebiti: cum explicat defectum folum, & przeerit affectum, quem aliquando concupifcenrlam \*, proniratem in malum, appetitum deordinarum &c.cognominant. Argumenra multo plura haber Flacius his fimilia; que specioso nomine rationes demonfrativas appellat : orationes tamen reclius diceres, quam rationes : cum in hac controversia, ita le gerit Flacius, ac si perorare mallet quam differere. Mitto igi-

Ferrar: cont: tur reliqua; & ad folutionem festino.

Ad illud quod 1, urget Flaciss; nempe, iplam animam, & malum originale idem effe, fequi ex attributorum xorraria. Quia ficut peccatum originale nobis ab ortu ineft, sic anima: sicut malum originale eft causa omnis mali, sic anima: fice malum illud odio habet Deus, fic animam. Ad hac (inquim) dico, ea effe avariation, & a megodispuon: nam 1. hoc dato, quod in his attributis conveniunt anima, & malum originale, tamen non fequetur ex hac convenientia, quod anima, & malum originale funt idem: nifi oftendatur hæc attributa effe urilque intrinfeca, & effentialia. Sic enim fequeur, fi conveniunt in attributis effentialibus, tum funt effentialiter idem, faltem in quantum conveniunt. At certum eft becattribute non effe uttifque effemialia. Nam 1. quod anima, vel peccarum originale fit caufa mali actualis, hoc est utrifque accidentales. quia certum eft, & animam, & peccarum originale posse este, & non producere malum actuale, cum homo non semper actualiter peccat. 2. Quod animam odio habet Deus, eft etiam accidentale, quia anima possit effe, & non effe Deo odiosas aut manifestum est, in vere poenitente. 3. Verum est, quod Deus odio habet & animam, & peccatum originale, at non hinc fequetur quod funt idem. Sicut non fequetur, video colorem & parietem : ergo color, & paries funt idem. Siquidem ficue color eli per le vifibilis, & motivus vilus, non autem paries : pari paffu malum orie ginale eft per se motivum odii divini, ipfa autem anima, non per se, sed folum in quantum est vitiata. 4. Cum vult malum originale effe substantiale quid, quia nominibus lubitantialibus in leriptura exprimitur, fut cum dicitur cor durum, corlapideum, & similia.) Non est tanti, ut solutione indigeat. Siquidem nemini ignota hac ex parte scriptura phrasiologia, qua tropos suos, & metaphoras usu frequenti adhibet ; & attributis substantialibus utitur , cum non substantiam ipfam, fed qualitates indigitat. Sic Pafce oves meas, inquit Christus; hie non effentiam ovis fuis attribuit, fed innocentiam. Et certe, fi has phrases, cor durum, cor lapideum, proprie, & ad verbum intelligi vellet Flacims, dura effet hac locutio : & nos genuinam Deucationis, & Pyrrhe fobolem evinceret ; nimirum & lapidibus post tergum rejectis oriundam. Adeo ut nec mirum erit quod Poeia subjungit : Inde genue durum fumus, 600. 5. Ad illud quod ultimo urgetur de malo originali, quod duo continet, (ex nostrorum sententia) scilt defectum seu carentiam justitiz originalis: Be affectum leu concup fcentiam, que est quid positivuma. & per confequens ipfum erit faltem ex parte politivum. Dico quod verum eft malum originale concupifcentiam illam continere ex parte rei; hoc enim fæpius afferunt nottri, nec inviti fatemur. Sed 2. ex parte modi, non dicunt contineri tanquam para effentialis, aut principium intrinfectum. Dico igitur 2. (Nec hic auda-

tius determino, led folum opinionem libere profero) coneupifcentiam contineri in malo originali, non I, per modum principii interni, quod effentialiter constituie malum illud : sed 2. per modum causati, quia concupiscentia illa, seu pronitas in malum necessatio lequieur defectum, & privationem juftitia originalis. Et (ut mihi videtur) ratio latis efficax hoc evincit. Nam si concupiscentia illa effet malo priginali intrinfect, cum vel s. ipfa potentia, vel 2. ejus actus, vel 3. dispositio aliqua sub co nomine, vel 4. habitus aliquis. At horum nihil ulla rationis verifimilitudine dici poffit. Nam 1. ipla potentia (ut in confesso est) est perfectio hominis naturalis, que poceft elle bona vel mala moraliter, prout rationi tecte oblequieur, vel eius mandatis famulam le præbet immorigeram. 2, Actus concupiscentiz non potekesse malo originali intrinsecus; quia cum malum originale nobis ab ortu ineft, adeo ut non prius fumus, quam mali fumus; necesse est malum originale omnem ulum liberum voluntatis, & actum ejus moralem antecedat, & per confequens actus non poteft effe malo originali intrinfecus, 2. Actus quilibet concupilcentiz chi peccatum actuale, ut manifestum eft. Ergo non porest effe malo originali intrinfecus. 3. Nec possit habitus ullus esse malo originali intrinfecus, quia tum vel infufus, at cum hic fit immediate, & folum à Deo, non potest esse malo originali intrinsceus; alias malum hoc Deum agnosceret authorem, quod vel cogitare impium, nedum afferere. Vel erit habitus acquifitus; at cum omnis habitus acquifitus per actus liberos repetitos producatur, a malum originale omnem talem actum antecedit, impossibile erit, ut habitus talis sit malo huic intrinlecus. Et ob candem rationem, nec possit dispositio ulla esse malo originali intrinleca ; cum & dispositio per actus liberos acquiritur, quos omnes antecedir malum originale. Et per consequens malum originale non consistet in aliquo positivo, sed solum in privatione justitiz originalis debitz ineste. Quod erat dicendum. Sic de natura mali fusius disputavimus, vellem & utilius. Numirum difficile est de malo bene dicere; & ideo fi per cognatas rebus apparentias delusus, alicubi à tecto veritatis tramite aberravero, commune humanitatis fatum agnoscat benignus lector, & veniam indulgeat. -- Sunt mala multa que legis, aliter non fit Avite liber. Voto major fum, quam viribus, cui pronum est voluisse optima, non ita perfecisse. Tamen nonnulla forsan invenias ita exposta, ut non injuste dicas --- Aliquisque malo fuit usu in illo.

Eeee 2

Exercit.

## EXERCITATIO TERTIA.

\* Zachar . Parq: Meraph. p. 1. d. p. 8. p. 133.

In qua quaritur, an agere de Deg spectat ad Metaphysicum, an The ologum folum? Et contra Zachariam Pafqualigum \* Romanum. oftenditur, Deum intra limites objecti formalis Metaphylica comprehendi. Quod lumine naturali intellectus, & per principia à ratione naturali petita, sit cognescibilis : Dein, quod ad scientiam naturalem spectat agere de Deo (in quantum est naturaliter cognoscibilis) in thesi oftenditur; & in hypothesi ad Metaphysicam folim. Ultimo objectiones Pasqualigi proposite funt, & Solute.

E DE o dicturus fum (w Den: nimirum, taboriofe plenum opus ates,

ma : paz: 1.

quod ingenium fummum, & industriam ( quantum heri poffir ) accuratam meretur. Si in alio M:taphysica capite à vero imprudensaberraveris, audies heterodoxus, fi de Deo, hæreticus a error ifte periculum ferar, hic perniciem. Hic \* 2. Orat. I. del ideo cautins disputandum, & modeltins, ne inconsulta nottra temericas vanuin 78 1/5 6 9 to x71 aliquid, & Deo indignum audaciùs affirmet, quam verius. Maximus Tyrius \* nobilior Platonicus, cum de Deo dicturus erat, mirabundus exclamat. Nov 3 ne yeves. was sei Des régar, moior rand puntaron seisan buly O: n moior ou set orondτων σαρεςάτων πρεισάμθο ; η τίνα αρμονίαν ωδης οπ λόγε αρμοσάμθυ . δείξαιμι αν έμαυτο, κ) αλλωτο το τον ζητεμθύον; &c. Scilice nulla verborum elegantia. perspicuitas nulla Deum ex condigno exprimat; cum ea sit superlativa Deitatis excellentia, ut vel elaboratam transcendit rhetoricam. At licet de Deo cognofcenda pro merito non exponamus, tamen pre modulo; cognitionem Deitatis qui non affequeturperfectam, poffit aliqua: modeftos noftros conatus amat Deus, & defe-Aus, vel ignoscar benigne, vel suppleat. Pergam ided, & oftendam Deum effe confiderationis Metaphylica; quod supposuissem potius, quam probassem, nisi quod nuperrimus Meraphylicus Zacharias Pafqualigus, è scientia nostra Meraphylica Beum eximit, judicio acuto magis,quam folido. Theologi, (inquit a) eft de Deo dia Meraph: p: I. foutare, non Metaphyfici : & pro theli fua animofe militat, nec elumbi (farcor) nec inordinate demonstrationum agmine subtilius tamen, quam fœticius. Quis enim injuriam adeo manifestam, sanguine, & ferro luendam sciencia nostra fieri. pateretur ? Malum enim Metaphyficz pejus nec cogitaffe potuit Pafqual: nedum feciffescum bonum famum aufert, qui Deum ; eoq malum erit majus, quo illud quod aufertur melius. Sed Metaphyfica nostra non erit inulta, rationes Pafqualigi aggrediar, nodos suos non tam secare conabor, quam solvere : Quod si faciam, fcientiz noftra fua constabit dignitas; fi non, mihi imputetur, non Meraphylica ; quæ hyperaspisten victurum, si non liabuit, meruit tamen. Sit ideo thefis noftra Palquatigo oppofica, hac---Agere de Deo, proprie spectat ad Metaphysicam: seu Deus intra latitudinem

Thefis principalis.

difp: 18,

Subjecti

fubje Ai Metaphyficz directe continetur. In qua difeutienda methodo procedam ufitara, fed & utili : ubi r. Terminos exponam pautis, & (quantum pollum) perspicuis. 2, Conclusiones deducam, & Rabiliam. 3. Objectiones Pafqualigi, 1. Po-

nam. 2. Solvam.

Dico igitur 1. Quod cum de Deo loquimur, notum eft, quod non intelligimus Deum val euparir, aut fictitium, ex vana hominum superftitione ortum; qualia -- Na cuntur in horris numina. Sed de Deo vero: Eoque non per delegationem voluntariam representativo, (fitta loqui liceat) quales Dii, Reges, & magistratus dicuntar , fed de Deo optimo maximo, qui omnia condidit, & omnipotenti manu Sustentat. 2. Deus hoc modo consideratus, rationem iterum duplicem admittit. a Relativam in ordine ad creaturant, in quantum eft principium effectivum entitatis omnis. Et hocmodo potest Deus tractari in Physica, ut primus motor, qui ingentes colorum orbes fecit, & manu forti circumvolvit : In Politica, ut author imperii, cum per ipfum reges regnant, nam, Inipfos Cafares imperium eft fovis. 2. Absolutam quoad effe ejus, & attributa in se considerata, quoad hæc enin cog- 2 Vid: Aquist nolci porest Deus etiam à viatore a surcunque imperfecte, de airly uan, x de de l.1: Cont Gener Southow: hane Dei cognicionem dum hie fumus in via ordinario duplici medio af- cap. 34 Ferrare fequimur. 1. per lumen gratiz special oris, seu per revelationem nobis in Scriptu- ibib Ad Rom I. ra factam, per quam multa de Deo, & Christo arcana cognoscimus, etiam tre- verf: 19. 20. mendum illud trinitatis myfterium, quod credas tutius, quam fcias. 2 Per lumen Eftium faper naturale intellectus, nimirum per minutas illas lucis rationalis reliquias post lap- locum. Nagar: fum in nobis nondum extinctas. Dico igitur 1, quod confideratio Dei opt. max:in in p. 1. Aquin. quantum lumine naturali intellectus percipi poteft, proprie spectat ad Metaphysi- cont. 3. 6 c. cams (ur poftes probaturus lum) 2 dico quicquid lumen naturale per fe, velarte, & Scientia acuminature, de Deo percipiat, illud omne spectat ad Metaphysicam.

4. Cum dicimus Deum effe lubjedum Metaphylica, novimus quod lub lubjedum eft duplex. 1. Inhæsionis, in quoscientia aliqua inhæret, sicanima humana eft Metaphylicæ subjectum : in qua, scientia etiam omnis subjectitur. 2. Tractationis, quod & objectum ulitate dicitur, & hoc modo afferimus Deum effe Metaphylicz subjectum. Et hoc iterum est duplex. 1. Adaquatum, quod adaquate fubitet omnibus in scientia aliqua tractatis; quomodo corpus in communi est Phyfice subjectum, numerus Arithmetica, z. Inadequatum, & partible, quod intra fubjecti adaquati latitudinem continetur. Et hoc modo dicimus Deum Metaphy 6cæ subjectum, vel intra subjecti adzquari latitudinom directe contineri. His ita

constitutis Conclus, 1, hac erit,

Agere de Deo tanquam deprincipio externo, seu quoad ejus esse relativum in Conclus. La ordine ad creaturas in quantum est causa omnium estectiva; utcunque spectat ad Metaphylicam, tamen non est ei proprium, sed aliis scientiis commune. Et hoc manifestum est, 1. (nempe ad Metaphysicam spectare de Deo agere, ut de principio externo) ex communi omnium confensu ; nam qui negant Deum considerari in Metaphyfica, ut subjectum, fatentur tamen ibi tractari ut principium. Sie Dom: a Flanà Flindria b Metaphyficus mole magnus, non pondere : quem affimilare folco dria Metaph: Euphrati apud Callimachum. c' Acruelu mora polo piezas polo, monda de Avinara, x) lib. 1 9 1. ovegetor exxes. Scilicet, Euphrates ingens fluvius, led colluviem, & fordes multas Callimach: in fecum voluit t fic ille, multa congessit, sed parum solida, sed inutilia. Fitetur ta- bym: eis Anthmen Deum in Metaphylica tractari, ut principium externum. Quin & illi qui Nov : fub fine. Ecce 3 volunt'

volunt Deum tractari ut lubjectum, eriam ut principium tractari afferunt. Sic suc' rey Metaph part. s diff. 1.fe.A. s. Pet Hurted, diffut Metaph. 1. fe.A. 2. Soncin, lib. 4. Metaph q. 10. & alii (quantum (cio) omnes, Sed & ratio idem evincit. Quiz folenne est scienciis omnibus tractare non solum de principiis subjecti sui ingernis. led etiam de externis, vel subjecti sui, vel alicujus proprii: sic scientia Physica de Deo motore primo, qui eft principium externum, & fubje di fui, scilicet corporist proprii, nimirum motus. Et ideo fequetur 3. Quod nonspectat solum ad Metaphylicam de Deo agere, ut de principio externo, cum de co hoc modo etiam lcientis Phylica agit, ut luprà diximus, & manifeltum eft ex Ariftotele Phyf. lib.8.ubi de motore primo multa disputat.

Concluf: 2:

(a) Raymund. Bregan Theot. Gentinm. (b) Raymund. de Sabund in Theolog . fund naturali. (c) August. Steu. Euzubin. in Perenni Philosoph.

Ratio 1

Ratio 2.

a. Tractare de Deo quoad fuum effe absolutum spectat etiam ad Theologiam. non folum ad Metaphylicam. Ubi per Theologiam intelligo, non Theologiam Gentium, ratione nanirali fundatam; (de qua multa habet Raymundus Breganime (a), Raymund me de Sabunde (b), & ante illos zvo pariter, & ingenio, zphus tta 3650 Tos Steuchus Eugubinus (c), & alii.) fed Theologiam illam xopupatorartus revelatione divina fundatam. Nam & noftra Metaphylica Theologia appellatur, ab Ariff, Met.lib. 6, cap. 1 . Sub finem. & lib. 11. cap. 6. & ufitate apud Apbrediff aum. Themistium, Suaresum. 2. Notan: quod medium, regula, seu principium cui innititut hac Theologia suprema, eft revelatio divina, nobis gratuitò indulta (vide Fonfecam in lib. 6. Metaph. Ariftotelis cap. 1. quaft. 6. fed. 5. pag. 61.) At medium. regula, seu principium cui innititur Theologia naturalis, seu Metaphysica, est recta ratio, velille rationis recte feintillule in nobis post laplum relique. 3. Hincest ound Metaphylica dicitur feientia naturalis, consuun puonen, ab Aristotele Metaph. lib 6.cap. 1. (vide Fran. Suar, metaphy . p. 1. difp, 1. fett. 1. num. 17.) Nempe scientia naturalis, non 1. Quoad modum inhæfionis, quafi Metaphylica nobis à natura ineffer: natura enim non sumus docti, sed industria; nec abortu, & incunabulis scientiam ullam possidemus, nedum Metaphysicam. Sed a. dicitur naturalis, per denominationem extrinsecam à medio, regula, seu principio cui innititur : nimirum à rationis lumine naturali cujus ope acquiritur, Quibus præfuppolitis, ratio conclusionis erit manifesta.

r. Si multa cognoscamus de Deo, ejus effentià absolutà, & attributis, per revelationem divinam nobis in Scriptur a factam, tum agere de Deo specabit ad Theologiam, (cui foli cognitio, Dei revelatione divina fundara, spectat,) sed multa cognoscimus de Deo, ejus essentia, & attributis per revelationem divinam (ut manifeflum est :) ergo, quoad hoc saltem erit Theologi munus de Deo agere, non Metaphylici.

2. Vel fic : Si multa de Deo cognoscimus, que lumine naturali non attingimus, necpoffumus quidem; tum non folum erit Metaphylici munus de Deo agere, sed etiam Theologi; at verum eft prius, ergo & posterius. Majt erit in confesso apud eos qui nôrunt Metaphylicam agere de Deo, solum in quantum lumine naturali intellectus cognosci poffit, cum ex hoc iplo scientia naturalis appellatur. Etideo, 6 multa de Deo cognoscamus, que per hoc lumen non attingimus, manifestum erit, quod quoad hac Metaphylica non aget de Deo, fed Theologia. Minor etiam luce sua est abunde perspicua; cum de Deo novimus quod sit trinus, & unus : scilicet quod habent natura unitatem, & persona trinitatem; quod sit pures die quore, 2) This worder, (ut loguuntur Patres Graci) fed mies tir impour. Unde apud illos X1000-

ographownes, z Mounesares sapissime appellatur. Novimus Filium effe à Pas tre per zternam generationem, & Sp: Sanctum ab utrifque procedere, (ut Latini) vel faltem effe, (ut Graci.) Ethic obiter, & in transcursu liceat mihi unum annotare, cognitione rua non indignum, utcunque Es maffuares, nec directe Metaphysicum : nimirum Ecclesia Romana a Breliar, vel dolum malum, in hocarticulo de proceffione Spiritus Santi à Filio , Siquidem in tralatione Latina Symbo. li Athanafii, ab i pfis editi (a), fic habetur : Spiritus Sandus à Patre & Filio pro- (à) Inter opera cedens : quin & in Indice iftius operis, idem posuerunt, fic : Spiritus Santtus à Pa. Athan: Parif. tre & Filio procedit, & ad locum pradidum referunt: Cum tamen 1. certum fit anno 1627.to. 2 Ecclesiam Gracam Sp: Sancti processionem à Filio non afferuisse ; & z.in contex pag. 32. C.D. tu Athanafii Graco (b), illa verba, amo Te us non funt, led folum menuta ri a- (b) Ined. Par. 2100 San Te margas camposurov, (1.) Spiritus Sanctus à Patre procedens. Quin a- anno 1627. [12] pud Atbanafium nunquam occurrit hac locurio, Spiritam Sandum à Filio proce- pracitat. dere : led cum de proceffione ejus loquitur, dicit eum procedete à Patre, o pa 18 mareds composus? & daria Filio a mage 78 us diebras (). Et rurfus (d), on ma- (c) Athanafto. reds he parte morevent, à l'atre dicitur procedere, à de 405 to meupla stosentes, 1.epif.ad Se-Filius autem Spiritum mittit. Quod & alibi fæpe occurrit, & in opulculis Athana. rap. fpirit fandi To alcripeis, De (e) Ariana, & Cathol: fidei confest. lib. 8 ex quibus manifestum non effe creat. eftillos, verba illa [à Filio] inferunfie, ut argumentum habeant, (otcunque 200 - pag. 175.C. Bolquaiar, & (purum) que apud incautos afferantipfum Athanafum hoc docuifle. (d) Ibid. pag. Sed hoc obiter monuifle far eft; illos prætereo, & corum fraudes, orbinon igno- 195.6.D. eas. Sed ut ad illud unde digreffus fum redeam ; dico, quod prædicta de Deo capita, (e) Apud Athafeil: Personarum trinitas, zterna Filii generatio, & incarnatio, Spiritus Sancti pro- nasto. 2. pag. ceffio, & fimilia, ratio naturalis non attingit, & ideo Theologia erunt propria, non 580,581. Metaphysica. Quod recte probat Aquin: Cont. Gent.lih. 1 cap. 3. Wibid. Fran. Ferrarienfis. Quod etiam ulcerius poteft oftendi. 1. Sic : Si personarum trinitas. aterna Filii generatio, & incarnatio, Sp: Sancti processio, & similia, lumine naturalipotuillent apprehendi, probabile est, vel Platonem, vel Aristotelem, Homerum Me fodum, vel Tullium, (illa naturæ miracula) vel faltem Ethnicorum aliquem de capitibus hisce aliquid dixisse : at in corum scriptis al 200, nimirum nil tale extataled perpetuum de Trinitate, de Christo, de Spiritus processione, &c. silentiuma; quod indicium est illos prædicta capita non omnino cognoviste; alias certe expofuiffent, præfertim cum de Deo multa disputant. Novi virum doctum Augusti Steuchum Eugubinum, in pulcherrimo illo tractatu, de Perenni Philosophia, (qui: liber Gallum quendam atheum, ad fide revocavit, cum illud nullo argumentorum pondere præstare pozuit magnus Scaliger)ex Oraculis Sibyllinis, Mercurio Trifmegifto Hydafpe, & aliis probationem inftituere, ut oftendat, etiam Gentes Personarum Trinicatem, Filii generationem, & fimilia fidei noftra myfteria cognoville !: At erroneum effe hoc Eugubini dogma, postea efficaciter oftendam. Et quod ad! locos attinet, ex Otaculis SibyHint, Trifmegifto, Hydafte, Co. allatos, partim effe Supposititios, partim invalidos, si hujus loci effer, vel penti facile demonstrarem.

2. Quicquid per lumen naturale cognoscimus, illud vel est nobis per se notum, cum ipfis propositionis alicujus terminis propositis, statim astensum præbemus, Ane ullo medio affensum inducente, sed solum veritatis luce manifesta illum caufante. Sic hanc propositionem [Impossibile eft idem fimul effe, co non effe] per, & propter le, immediate ut veram admittimus, nullis medus ad hoc probandum. adhibitis:

Raties

Ration

fanus afferat, nedum fobrius. 2. Aliquid lumine naturali cognoscimus non per se, & immediate, fed propter aliud; cum fcil: natura nob s prabet media, & pramif-

fas, ex quibus illud inferamus. Sic licer Deum effe zternum per, & propter fe immediate non cognoscimus, tamen natura ipsa fine ulla revelacione divina, nobis calia media, & præmissa suggerit, ex quibus evidenter concludamus Deum esse zeernum, (ut postea Deo volente probaturus sum) & ideo, nos lumine naturali feire Deum effe zternum, just e afferimus; cum lumen naturale intellectus przmissa ita disponar, ur conclusionem illam idem lumen direct è inferat. Sic triangulum omne (fphzrico excepto) habere rres angulos zquales duobus rectis, immediate, & per le non novimus, tamen ex pramifis manifeltis, lumine naturali 1.p.q.3 z. arr. 1, hoc deducat Mathematicus. Sed prædicta capita, nec hoc modo cognoscimus : 6 in 1. sent: Natura enim principia nulla nobis suggetit, aut præmissa, ex quibus vel Trinitadiftig. q:1 art: tem, vel zternam filii generationem deducamus. Nam ut in Trinitate inftem \* 4. Suarez to 1. que principia, aut pramifias, nobis fuggerat natura, ex quibus Unitatem in Trinitate, & Trinitatem in Unitate, gertda es povad, & povada es renad, (ut Get 1. 6 alies loquitur Athanafine in (ymbolo) concludamus? Cum certifimum fir tremendum apud Joh: Mar- iftud Triadis mylterium, fi rationi naturali non contradicar, illam transcendit tatine in I fent: men. Aut que principia nobis luggerat natura, ut ex iis deducamus morte Christi nos liberari à peccato? Cum hoc sit Gentibus sultiria, etiam corum sapientissimis, (ut ait Apostolus, ad Corinth: 1. cap. 1.) postquam ipis innotescit ; unde vox illa Catonis plane impia, & à diabolo dicatat; Per mortem alterim fultum eft ferare falutem. Cum ideo hac capita rationi naturali non innotescunt, manifeflum erit, quod quoad hac Deus non consideratur in Metaphysica, sed Theologia.

Manet etiam in firmum bujus veritatis argumentum, id quod dicit Apostolus de Incarnatione Christi; quod fuit mysterium à seculu absconditum, er nobis in filio revelatum: Et per confequens, illud faltem lumine naturali non cognoscamus. Quomodo enim erat à seculis absconditum, & nobis solumin filio revelatum, fi etiam Gentibus lumine naturali fuit cognitum ? Rationem hanc fusius urget, & fortius Ifdac : Cafaub: 6 Davide i . in Exercit: 1. ad Apparat: Cardinat: Baronii, cap: 10, num: 18. Et hyperalpiftes ejus Jacob: Capell: in vindiciis pro If:

Cafaub: lib: 2. cap: 5.

4. Incarnatio Christi, & totum mysterium redemptionis ex mero Dei beneplacito pendebat, ita ut homine in peccarum provoluto, potuit Deus pro libitu luo, vel in fatum integru restituisse illujvel in peccato zternò reliquisse: & ideo illum talia redemptionis media ordinafle, lumine naturali intellectus nunquam cognovisset homo, si Deus, pro summa sua in hominem benevolentia, propositum suum gratuitum non revelaffet: media enim natura nulla administrat, ex quibus institutum, & propositum Dei liberum investigemus. Et per consequens, manifestum erit hæc de Deo capita ad Theologiam (pectare, non Metaphylicam.

3. Deus quoad effentiam suam absolutam potest cognosci naturaliter, five per lumen intellectus naturale : & secundum hanc cognitionem spectat ad Metaphyficum agere de Deo. Ubi norandum 1. Quod in Deo duo funt; 1. subsistentia, Scilicet modus Subfiftendi personarum diftinctivus, ut paternitas, filiatio, processio. que tunt perfectiones relative, & note personarum characterifice : de quibus

\* Vid: Aquin: in 3 p. d 27. dift: 2. 9: 2. + Piscut: in Refoon: ad amicam dupt: Conrad: Vorftii, part: 2. pag. 303.

Ratio 3-

Ratio A.

conoluf. 3.

mules disputant Scholastici in 1. fent: dift . a. & ibid diff 4. & ibid: Scott, Durandm, Occham, Baffolu, Ariminenfis, alir: Ec Aquin: 1. p. q. 27, 28, 29. & pale fim alibi , curiotius farcor, quam utilius, Sed de bis conclutio nottra non loquitur, nec poffunt lumine naturali intelle dus apprehendi. 2. Effentia, seu ipla deieas, & attributa ejus intrinfeca, & abfolma, ut aternitas, immitas, immenfeas, immortalitas: & de his loquitur conclusio nostra. Cujus partes duz sunt, 1. Quod Deus lumine naturali sit cognoscibilis quoad prædicta capita. 2. Quod quantum ad hoc feedat ad Metaphylicam to the . 1.4 death

Pars prior probari possis evidenter, ex perperuo consensu omnis avi & populi ; omnes Deum agnolcentes, & colentes, etiam illi quibus artes nulla supperunt, aut licere : ut abunde patet de Americe incolis insa barbarie magis barbaris, apud Benzonum Hist: de repert à occident: Indià à Christophora Columb: & in Hist: Nov: orbit. apud Chrift: Acoftam Epift: de Rebm Ind. Eman: Acoft comment: rerum in India geftarum. Apad Fofeph: Acoftam eriam, & alios. Adeo ut recte Tullim lib: 1. quaft: Tufcul: Nulla gene tam barbara, nemo omnium tam eff immania, cuju mentem non imbuerit Deorum opinio. Multi de dile prava sentiunt, (id enim vitiofo more effici folet) omnes tamen effe vim, & naturam divinam arbitrantur. Nec verò il collocutio hominum, aut confensue efficit; non institutu opinio est conprmata, non legibus. Omni autem re confențio omnium gentium lex nature putanda eft. Et alibi : Gentes licet Dreum qualem baberent ignorant, tamen habendum fciunt. Potuit etiam hoc demonstrari ex principiis nobis lumine naturali cognitis; sed jam supponos postea probaturus, Exceptiatione scilicer sequente i ubi Deum elle naturaliter cognoscibilem, & quousque lumine naturali cognosci possit oftenfurus fum. Nunc ideo supposito, quod lumine naturali cognosci possit Deus quoad effe fuum absolutum; Dico (quod secundo propolui) quod quantum ad hoc specat ad Metaphylicum de Deo agere. Et hoc fuaderi poffit.

1. Ex communi Metaphylicorum confensu; quia omnes (præter Dom: A. Ratio 1. Flandrid; Zach: Pafquitigum, & alium forfan aliquem) hoc afferunt, & de Deo. ut de subjecto Metaphysica multa disputant. Ut videre est apud Suares: tom: Metaphyfi 2. difp: 30. felt: 1,2,3.&c. Fonfecam in Metaphyf: Ariftoteli lib: 4. cap: 1. queft: 1. fett: 2. P. Hurt: de Mendor: Metaph: difp: 1. fett: 3, 4. & alios.

2. Sed hoc manifestins patet ex sriftotele, qui lib 6, Metaphy capt 1. 8 11. Ratio 2 Metaphys; cap:6, appellat Metaphysicam Seonogian overnlub, Theologiam naturalem i nimirum Theologiam appellat, an Ser à Deo \*, qui ut firbjeftum ibi tra. \* Pet: Harte Attur : & overnlud appellat, feu naturalem, à medio per quod Deum cognosci- disp: 1. fest. 2. mus in Metaphylica, nempe à lumine naturali. Nec obstat quod reponit Zacha n. 17. Sur. p. 1. vias Pafquilig: Meraphyf: fue p 1. dift: 18. fett: 1. nom: 5. Deum tractari folum Met: dift: 1. in Metaphylica, ut prima caula, ad modum principii externi ; & ideo apud Ariffo. p. 1. Fonfec: in telem Meraphyficam dici Theologiam, non quod tractat de Deo, ut de fubjecto; 1,4. c. 1. [eff. 2. fed quia de eo tractat, ut de principio. Dico, hoc non obstatrationi fadiz, nec vi pag. 643. res ejus ullatenus minuat. Siguidem lecundum hanc Pafquitigi rationem, & Physica possit dici Theologia naturalis, Quia ibi etiam agnur de Den, et de principio externo, & motore primo: Sed Scientia Physica apud Ariflotelemillo nomine nunquam infignitur, fed folum Metaphylica; & ideo fecundum philosophum Deus ue lubjectum Meraphylicz erit tractandum, non folum ut principium.

3. Sed & adhuc fortius pollit hoc deduci ex Philosopho 4 Metaphyl taxt: 70 Ratio 2. Ffff Ubi

Ratio.

Ubi air Metaphyficam superare Philosophiam, quia considerat primam substantiam, Deum schiece: nempe ur subjectum; alias Philosophiam naturalem non superaret, cum de Physica primam substantiam considerat ut principium; ut supra demonstravimus.

Ratio 4.

4. Deus absolute consideratus est naturaliter cognoscibilis, ut postes probatutus fum; Ergo ad feientiam aliquam naturalem spectat, de Deo agere, non solum, ut de principio, led ut de l'ubjecto: & ideo ad hanc scientiam Meraphylicam. Confeq: probat Suarez Metaph: p.1. dif: 1. num: 17. 1. Quia Metaphylica eft sciencia nobiliffima : 2, Quia Deur algiori modo investigati non poffit, quam in hac feientia. . Quis hac feientia confiderat de principiis universaliffimis, que iplum Deum comprehendunt, ut quodlibet eft, vel non ett. Sed rationes has quas urger mermoverne rame Sucrefim, cogentes non puto, & apodicticas; & confequentiam illam formis probati poffe arbitror. 1. Sie: Deus non continetur fub fubje do scientiz alicujus naturalis, mis folius Metaphylica; Ergo fi scientia ulla naturalis de Deo agat, ut de subjecto, erit Metaphylica. Propositio est manifesta, quia nec continetur sub objecto Physicz, scilicet sub corpore; nec sub objecto Marhematicz, Quantitate; nec sub objecto scientiz alterius cujuscunque, ut inductione paret. Cum tamen directe cadat lub ente : fcientiz noffrz fubjecto, cujus est socies, urcunque non univoca, analoga tamen, quod sufficit ad unitatem Ccientia ftaruendam : ut oftendit Swares Metaph: p.t. diff: 1. fell: 2. Et Rou: in Antepradicamenta Arifforelis, traff: de Analogia: Et per confequens cum Deus directe cadat fub obiecto Metaphylicz, & non fub objecto fcientiz alterius cuinfcunque naturalis, necesse est, ut si scientia ulla naturalis de Deo agat, illa sit Metaphyfica. Si hic dicas quod spectar ad Theologiam de Deo agere; faceor, sed non qua lumine naturali cognoscitur, sed per revelationem divinam : siquidem conclufiones proprie Theologiez revelatione diving nituntur, ut manifestum est. a. Si dicas, quod conftituit scientiam peculiarem agere de D.o, in quantum naturaliter cognoscibilis , nec hoc erit rationi congruum ; Cum scientiz non sunt multiplicandæ fine necessitate; & nulla est necessitas, ut alia constituatur scientia de Deo; præsertim cum cadit directe sub objecto Metaphylicz. Novi Pererium, contrarium ftatuere, scrlicet Deum constituere subjectum scientiz specialis, quam Secretiar everile appellaret; fed que ad hujus affertionem adducir, talia funt que folutionem feriam nec merentur, nec à me habebunt. Pergo igitur, & confequentiam predictam ulterius oftendo, fic : Illud quod directe continetur fub objecto Metaphylicz, & in abstractione scienciz illi propria, cum objecto Metaphyfice convenit, illud (inquam) ad scientiam Metaphysicam spectar, ut subjectum, & non ad aliam . Ratio elt, quia scientiz per abstractionem diftingumpur ; ut communi calculo confirmant Philosophi, & Metaphysici, ut videre est apud Sugre-Gum, & Pet: Hurtad: de Mendoza Metaph: difp:1. fest: 7. num: 41, 42. Et ideo fi Deut conveniat cum objecto Metaphylica in abstractione, & sub co contineatur, etit Meraphyfica opus de Deo agere, ut de subjecto. At Deus ita continetur fub ente quod elt Metarhyficz objectum, ut abstractionem habeat Metaphyficz propriam. Ergo. Phylica enim abstrahit à materia singulari, & individua, non tamen à mareria sensibili : Mathematica, à materia tum fingulari, tum sensibili : Metaphysica à materia omni simpliciter ; nempe à materia singulari, settibili, & incligibilis quod opcime explicat Hurtado, ubi supra num, 41, Cum ideo Deus abstrahie U.

abftrahirab omni materiafingulari fenfibili, & intelligibili, conveniet in abftra-Aione formali cum obje to Meraphylica; & perconfequens ad Meraphylicam fpe" Rat potius; quam ad leientiam aliam naturalem quameunque. Et hie notandum, quod objecta (cientiarum prædictarum possunt dici abstrahere à materia dupliciter. 1. Ex parte rei, & quotd modum effendi; fic illud abstrahit à materia fingulari. fensibili & intelligibili, quad talem materiam nullam in fe vel includie, vel in tali de facto eft : & hoc modo in Metaphylica Deus propristime abstrahit ab omni materia simpliciter, cum in se materiam omnino nullam includit, nec in moteria ulla fit. 2, Ex parte modi tractandi , ut illud, quod licet in fe materiam revera includat, tamen modo immateriali confideraturintali scientia. Quibus positis; Dico I. Scientias prædictas abstrahere à materia, non semper ex parterei, quali nihilin Phylica tractatum, revera includeret, materiam lingulare, vel nihil in Mathematica, materia l'ensibilem; vel ribil in Metaphysica, materiamintelligibilem : hoc enim manifefte falfum: ut nervole probat Zach: Pafquil: Meraph p. 1 difp: 18.2 potest ulterius ratione solida evinci: quia corpus omne in naturali Philosophia tra-Catum, ex parterei eft fingulare, & individuum proprie dicum; cum nihil ex naru. ra rei sit universale, sed solu per opus intellectus, ut in confesso est apud Logicos, & Metaphylicos probatiores : & optime oftendit Swarez Metaph. p: 1. dif. 5. fell, 1. p.70.7 Lomne enim ene quodcung; demum illud fir, vel ett fingulare, vel(h fir aliquod universale) in fingulari actu inest : & per confequens fingulare effe manifeflumerit. Etideo fi omne corpus naturale fit actu, & ex parte rei fingulare, clarum erit Physicam non abstrahere à materia singulari ex parre rei 2. In Mathematica cum figura omnis ex parte rei fit adu in corpore alique, & corpus omne fit ex parte rei fingulare, manifestum erit, & figuram talem ex parte rei effe fingularem, & per consequens non abstrahere à materia singulari ex parte rei. Quin nec à materia fenfibilis pam cum omnis figura fie in quarta specie qualitatis, & objectum fenfus commune, manifestum erit, quod non abstrahit à materia Rusbili, neces parte fui, cum ipfa fit per le objectum lenfus, utcum, communes nec ex parte fubjedi,cum vel semper, vel sepifime litin subjecto per le fensibilit, & fingularit fuppono enim omnem figuram, ut & ejus lubjedtu effeex parte rei rem fingulate, & per confequens, nec à maeria fingulari nec sentibili abstrahere, q. Ipla en a Meraphy fica caufa materiale confiderat & per confeques no abstraht à materia omni ex parte rei tractata, cu impossibile fit, ut caula materialis ab omni materiaabstrahat ex parterei, 2. Dicimus ignur quod hæ scientiz prædict abstrahunt à materia singulari, sensibili, vel intelligibili, licer non quoid modum effendi, & constitutionis, tamen quoad modu tractandi & confiderationis. Sic in scientia Physica licet corpus illud quod speculatur, sie actu singulare ex parte rei, tamen considerat illud corpus sub ratione universali, & communi : & Mathematica, v. g. Geometria, considerat figuras suas, puta Scalenum, Trapezium, & similia, non in quantum funt in subjeda materia quacunque, fed abfolute, & in fe. Ex quibus paret (ut id obiter moneam )qu'am infirmum fir illud argumentum quod multi urgent zelo majori qu'am judicio, contra eos qui vellent materiam primam effe fummum genus in prædicamento substantiz, fic; fi fit fummum genus, tum eft in Angelis ; fi ita, tum angeli erunt materiales; fi ita, tum tradarinon poffunt in Metaphylica, quis hac abitrahit ab omni materia. Nempe fatemur Metaphylicam abstrahere ab omni materia. fed quoad modum tractationis folum, confiderat enim objectum faum modo im-Ffff 2 materiali,

materiali, non quosa modum effendi, & conflicutionis, possit enim objectum Mesaphysica esse esse assertatur, suamvis impossibile situt abstrahat à materia quosa modum essentia, sie potest angelus considerari à Metaphysico, licèt essentialiter includeret materiam, ejus abstractione non obstante; cum abstrahat à materia solum quosa modum considerandi; ita ur possit considerare rem materialem modo immateriali.

At contra ea qu'à de abstractione dispurarimus acrius insurgit Zacharias Paquiligus Metaphys p. 1. disp: 13. ubi au, quod abstractio Metaphysicæ propria, non convente Deos ergo, ea quæprius distimus erunt manifestæ falsitatis conscia ance tractatis possit in Metaphysicæ Deus, si abstractionem objecto Metaphysicæ propriam non admitrat. Ante Probut, quia (inquie) intellectus est illud quod abstrastit objectum Metaphysicæ à materia; non enim repugnat objecto Metaphysicæ esse in materia, un norum est, cum ens communissime sumprum, ex parte rei semper sit intrinsecè intecorpore, de in ipsa materia physica, de sembilia de per consequens ens seale communissime sumprum, quod est objectum Metaphysicæ, abstrasit à materia solum per intellectum, de quoad modum tractandi, non quoad esse. At Deus abstrasti à materia quoad esse, cum nec materia ullam in entitate sua includat, nec in ulla includatur, de per consequens, Deus non convenier com objecto metaphysice in abstractione a quo dato, corruant necesse esse, quæ de abstractione disputavimus.

Us huic argumeto cumulatius latisfacia. Dico 1, ad abltractio est duplex. 1. Actiwast eft actio abftraheris opus fe inrellectus, feu inrellectio qua objectif tali modo confidero. Et hate abstractio non diftinguit feientias, uiti forfan effective, efficiendo, seil ut objecta sub diversa consideratione, fint formaliter diversa, ex quibus ita diverfis oriour Ccienciarum diftinctio. 2. Paffiva, & formalis ou zeft qualificatio objecti ab intellectu imposita, seu modus quo objectum extra materiam concipitur, & de hac nune agitur, a, Abstractio hae non diftinguit sciencias primario. diffin Cione ulla a priori, seu intrinseca, ( ut manifestum est ) cum abstractionon he differencia feientia interna, & quidditativa : fed a pofteriori, & in ordine ad nos mee hoc directe, & per le, ( fic enim objecta ipfa fcientias diftinguunt) fed foliam ex confequenti, cum abstractio hac fit objecti formalis adjunctum, & condicio anneva. 3. Nec tamen diffinguit felentias diffinctione ulla propria. & necesfaria : ita ut necesse sit scientias illas este masdem que funt circa objectum idem, eco dem modo abitractum, vel cas effe divertas quarum objecta habent abitractionem diversam. Patet 1. quia scientiatoro genere diffincta poffunt habere idem obiedum codem modo abstractum. Nam hæcconclusio, Deus eft, semper eft in eadem abstractione à materia omni, & samen attingitur, & à Theologo, & Metaphylico, in scientifisgenere distinctis. Theologus enim acquirit scientiam istius conclusionis per medium à revelatione divin à petitum; & Metaphyficus per medium à lumine naturali deductum. Per consequens Deus sub cadem phirattione cognoscitur & à Theologo, & Metaphysico. 2. In eademfeientia sunt diverse ab-Aractiones a quod paret I. In physica que confiderat hominem, & coelum, camen in diversa abbractione : nam homo ut in Phylica confideratur abstrahit à materia fingulari, & individua at non ita coeffi, quoderia in fingulari, & in individuo confideraturin il la scientia : Quod abunde pater ex omnibus de colo in scientia Physica demonstratis. Quiequid a demonstratur de colo in scientia naturali convenir celo in individuo folti, no in univerfali. Siquide in little Cel inquiritur de magni-

tudine

radine, de numero, de figura, de mora orbitat, & aftrorum, que celo in universati non conveniunt: pam com orbes dicuntur effe decein, vel undecim, cum planetz dicuntur septem, &c. planum est agi de ils nomero, & in particulari, & per consequens effe poffe abstractionem diversam in eadem scientia. Ex quibus argumencom Pafqualigi facile folvi poffit; Quia dato, quod alia effet abstractio eneis ut fre, alia Dei, camen non lequetur, quin Deus poffit in Metaphylica tradari. Sieue non sequetur, alia est abstractio hominis in sciencia naturali, alia coeli, ergo urtumque ibi non tractatur. 2, Damus quod urget Zachar: Pafquatigm, quod ens in Mersphysica abstrahit solum à materia intelligibili quoad mtellectum, & Deus quoad effentiam ; tamen cum conventunt in eadem fpecie abftractionis, (utrumque enim abstrahit à materia intelligibili) & differunt folum in gradu, & modo quo abstrahone à mareria intelligibili, hoc non fufficit or in diverfis fcientiis tractarentur; & ure Metaphylica noftra excludatur Deus. Quod inffantia dupliei evidentius elucescar. 1. In scientia naturali confideratur homo. & corpus in communi squorum urumque abstahit à materia fingulari, differunt camen in gradu abstractionis; fiquidem corpus est magis abstractum, in eadem specie abstractionis, quam homo. Ratio eft, Quia quod eft communius, & superius est magis abstractum, sed corpus eff communius, & faperius quam homo, ergo erit magis abstractum:tamen urrumque in eadem scientia consideratur. Et ideo quidni Deus consideretur in Metaphyfica, heet differat ab ente in gradu abstractionis à materia, intra eandem speciem ? Sed 3. ut adhucfortius oftendi po fit, & evidentius ; dico, quod illa eadem abstra-Cionis diversitas ob quam Deum excluderet è Metaphysica, est inter objecta scientiz, quam ipfe scientiam unam fatetur, nempe inter objecta Arithmetica. Nam ficut Ens quod est objectim Metaphysica, ut est in corpore abstrahit à materia intelligibili folum quoad intelleaum, sed ut est in Deo, quoad essenciam : Sic exacta paritatis analogia contingit in Arithmetica. Siquidem numerus qui est subjectum Arithmerica, in quantum est in rebus marerialibus, (v.g.) in decem hominibus, abstrahit solum à materia sentibili, & singulari quoad intelle ctum: fed in quantum eft in rebus immarerialibus (pura decem Angelis) abstrahit à materia singulari, & sensibili quoad effensiam; & per consequens, fi hac abstractionis inaqualitas non impediat numerum effe Arithmerica Subjectum, tum nec illa alia impediet Deum effe Metaphylica subjectum. 3. Sed ur etiam adhuc propiùs accedam; ficurens, quod est objectum Metaphysicz, in quantum est in corpore, abstrahit Colum à materia sentibili quoad intellectum, & in quantum eft in Deo, quoad effentiam : fic numerus ternarius, (qui ett partiale objectum Arithmetica) in quantirelt in rebus materialibus (puta in decem hominibus) abstrahit à materia solum quoad intellectum, at in quantum est in Deo, in Trinitate personarum, abstrahit quoad effentiam; eodem modo per omnia, quo ens in Deo abstrahit à materia, ergo sieut hac abstractionis diversitas non impedit quò minus numerus ternarius sicobjectum Arithmeticz ; sic nec illa, quò minus Deus fit objectum Meraphyficz : quod erat demonstrandum.

Sic de illo quod 1. proposoimus diximus : sequitur jam, ut rationes Pesquette gi veritati oppositat; 1. ponam, 2. solvam. Objectiones quas urget partini ab authoritate peruntur, partim à ratione. 1. Argumentatur ab authoritate Aristore.

10 Meraph. 110. 12. ubi de Deo pracipue disputat Phisolophus: & sic argumentum.

Ffff a

U

deducit 4

deducit à si Deus consideraretur ab Aristotele ut subjectum in ille Metaph. lib 12. tem e jus naturam ibidem explicussiet; quia in scientia omini necesse est ut cognosseaur quid sit subjectum, cum subjecti principia intrinseca in scientia tractinture sie, in Physica materia, & forma, ex quibus corpus scientiz issius subjectum immediate, & proxime componitur. At in Metaphysica naturam Dei non explicat Aristoteles. ergo non tractat Deum, ut subjectum. 2. Hoc probatet ex Aquinate in
proum Metaph. & opuse. 70. super Boeth: de Trinit: quast: de divisione secul:
Scientia, art 4. vid: Zachar: Pasqual: Metaph: p. 1. disp. 18. Sed. 1, num. 5. ubi h.zc.

Sol.

Ur huic argumento paucis fatisfaciam, dico 1. Quod Ariftotelem & Aquina. tem falso citat in lententiz luz patrocinium: & pro ariftotele, non ett cor mulis oftend rem. cum illud abunde præfticit Pafqualigi outout Per Fonfeca Meraphy lib. 4. cap. 1. q. 1. fed. 2. pag. 643. Et clarum est apud Ariftotelem lil. 12. Metaph.c o. ubi aperie afferit Philosophus Deum effe intellectionem fuam, effe actum purum, & fimilia: & ideo fallo dixit, Ariftotelem nunquam explicaffe quid ! Deus. Quod ad Aguinatem Spe dat, parum refert an fic, an alias fentiat : interim tamen opinionem luam fle Pafqualigo oppolitam, fuse pariter, & nervole oftendie Suarez Metaph p. t. diff & ibid. pet Hurtad. de Mendoza. & Soncin Metaph. lib 4 queft. so. 2. Sed hocdato, [nempe Ariftotelem & Aquinatem afferuiffe. Deum non considerari in Metaphylica ut subjectum] tamen argumentum effet omnimodo invalidum ; cum argumentum ab authoritate humana dudum nunquam est necessarium, sed necprobabile, nisi vel omnes, vel plerique, vel sapientesa ique vel omnes, vel plerique, vel sapientissimi idem afferunt : (sic enim probabile de finitur ab Ariffotele, lib. 1. Topicorum.) at Antiquos, vel omnes, vel plerofque. idem cum Pa qualigo afferuiffe, nec iple affirmat, nec jufte poterat. Et per confee quens nullam haber rationis verifimilitudinem, fi authoritate agatur, ut fententiam duorum (quostamen invites, & obtorto collo in fententiz fuz patrocinium adducit) lequeretur Pafqualigus, universa antiquitate posthabita. Sed pergo adraticnes Pafqualigi, quarum prima fir hac.

Object. 2.

Quod non participat de ratione formali objecti Metaphylicz illud non fpedat ad M. taphylicam, ut lubjectum ; at Deus non participat de ratione formali objecti Meraphylica, ergo non spectat ad Metaphylicam agere de Deo. Mins probatur 1. Quia Deus non eft ens, sed aliquid supereminentialius, (ut loquitur) & probat ratione dupliei. 1. Sic, Si Deus, & creatura fint entia realia, ita ut in ratione entis realis conveniunt, tum necesse est ut ens illud in quo conveniunt, fit utrisque Superius, & universalius; quia quod eft superius, & communius, efteriam univer-Calius, Ut v.g. Quia animaleft commune homini, & bruto, ideo eft superius, & univerfalius, Quo datofic rurfus deduco : Si ens reale, quod eft fubje dum Metataphylicz, (in quo supponitur Deum, & creaturam convenire) fit superius & unverfalius Deo, & creaturis, tum erit etiam fimplicius : Ratio eft, Quia illud quod eft Superius, & universalius, caret differentia contrahente, quam in fe actu habet inferius (ut manifestum est in prædicamentis omnibus) fic homo actu habet in fe rationale, differentiam [cil: per quam animal contrahitur ad [peciem hominis, qu'm differentiam animal in le non includit : quod ex iplis Logicz principiis novimus, cum omne superius in quavis serie, habet differentias se contrahentes, folum sub se modo

321

modo virtuali conteneas; cum camen species, seu illud quod est inferius eas habeat in fe actu. Et ideo fi ens reale fit Deo & creaturis superius, erit etiam simplicius : ar hoc non folum abfurdum, fed & impium s com Drus eft ens simplicitatis summz, & compositionem istiulmodi omnem excludat. Ex quibus sequerur, quod ens reale, quod eft Meraphylica lubjedum, non eft Deocommune, & per confequents, Deus non conveniet cum creatura in entitate, & ideo nec erit tractandus in Metaphyfica ut fubicaum, 2. Quod eft communius eft natura prius eo, quo eft communius, & ideo fi ens reale quod eft Metaphylicz fubjectum fit Deo, & crearurz commune, erit utique Deo prius, quod vel cogitare impium, nedum afferere : cum Deus fit ens fimpliciter primum. Patet propolitio , quia lubstantia, corpus, vivens animal, homo, horum (inquam) unumquodque est Platone prius, quia communius, Er ulterius patet, quia in effentialiter subordinatis (qualia funt Deus & ereatura in ordine ad ens) illud quod est superius habet rationem principii effentialiter conflituentis inferius, & ideo necessario erit natura prius. Et per consequens. fi ens quod est Meraphyfica objectum, fit Deo communius, erit etiam natura prius, At hoc incongruum, ergo & illud. 3. Que infinite distant non conveniunt in ente reali ; quia diftantia infinita, est distantia maxima, & ideo excludit convenientiam realem : ea enim non diftant maxime, que realiter conveniunt, cum fir major diftantia inter illa que non conveniunt ulla convenientia reali ; ut inter ens, & non ens. Sed inter Deum, & creaturam datur diftantia infinita, & maxima, ut communiter afferunt Philosophi, cum habent le ut finitum, & infinitum, ergo. 4. Deus non continerur sub ente, ut aliqua ejus species; & per consequens non est partiale fubiectum Metaphylica. Paret, quia li Deus contineretur lub ente ut ejus species. tum non sequeretur existendiconsecutio ab ente ad Deum : Quia apud Aristotelem certiffimum eft, à genere ad speciem unam, non sequi existendi consecutionem. Nam licerfequetur, homo est, ergo est animal; tamen non sequetur, animal est. ergo eft homo. Quia animal poteft effe fine homine, in bruto. Sic non sequerur, eft fubftantia, ergo eft fpiritus. Quia fubftantia potuit effe, fi fpiritus non effet. At ab ente ad Deum lequitur existendi consecutio sequetur enim, Deus eft, ergo eft ens. Et retro, ens eft, ergo eft Deus, Et per consequens Deus non erit entis species, & ideonec objectum partiale Metaphylica : omep eder deige, qued erit demonfliandum.

Scilicer argumentum hoc solutionem meretur seriam; & ideo ejus consequentias distinctives discutiam, & exactives. 1. Igitur cum dicit Pasquiligue Deum non esse ens, sed aliquid ente, vel substantià supereminentialius; sur substantiam appellare, sed Deum esse qui substantià majus vellent. & excellentius. Quam opinionem è Platone, & Platonicio ortum habuisse arbitror, ut ex iis optime philosophatur nodulus series Mirandula, de Ente, & uno: cap: 3. & 4. Sic enim ante annos mille quadringentos scripsit Platonicus magis sepè, quàm Theologus, tib: conti Celsum: 6. àdd' isolas survezes o Seòs, survezera de addony n survezes: (i.e.) Sed nec substantiz particeps est Deus, magis participatur, quàm participat. Er paulo instà; Querendum (ait) an non Deus nominandus sit sola sociar, issa istanti se survezes survezes surventares, synessis. sic habet: corario es va, xóopas pisa, sic. Que ante substantiam es mens, mundi radix, Es rursus: overs deservas deservas deservas deservas surventas deservas mundi radix, Es rursus: overs deservas de

301,

Juffin: Mart: orat: ad Gent to ov, five id quodeft, & Deus. Et apud Platon: Deus dicitur, 6 av, velille qui eft, אמד בצים עני. vid: Aug: 1.13. Confest: cap: 3. Et multæ apud Facob: Martini Metaph: lib. 2. theor:3,4,5.&c. \* Ariftot: Met: Lib, 12. cap. 7.

Sec.

quod ante omne ene existit. Quod etiam eleganter expressis Dionyfine Areopggita de divin: nom: cap: 3. in prin: cap: Ubi Deus korar Aprioror appellar. In que verb: paraphrasses eus Pachymers sic commentatur: nuelos of voia em sur un divisiono de div habet etiam Maximu Dionyhi Scholiastes in predictum, cap: 5. de divin: nome Qui plura vellet Suaref: videat, Metaph: tom; 2. difp; 28, fell: 2, num: 13. & Cadocet idem effe faubonum, rev Savuestov: Exercit: 1. cap: 10. ad num: Apparat: 18. pag: 62. Sed his omnibus non obstantibus, Deum salva fide, pariter & Philosophia, dici posse ens, manifeltum eft. 1. Quis iple Deus fibi hoc nomen affumit: Exod: 2. 14-15. Ubi Jehova, & Ehjeh appellatur, nominibus iplum elle fighificantibus ac fi diceres Toy orte, feu to or. Et hinc eft quod in novo foedere, Apocali 1. 4. dicitur Chris thus, prout Deus; à lu, n' à av, n' à epache G. Dein novimus monopunantor, illud Symbolum Niczoum , Christum quoad deiratem, Patri ouekosov appellare. feu consubstantialem , voce à Catholicis Ecclesia Doctoribus perpetud approbata. Adeo ut jam nullus dubitandi locus nobis superest, (inquit Casaubonm) quo minus Deum vel fubitantiam, vel ens intrepide pronuntiemus. Quin & Art. foteles \* Deum, 70 ov 70 megray, ens primum, & ens entium non tarò cognominar: Et ideo de nomine lecuri, ad rem iplam accedamus. Et hic ad illud qued urget Pafquiligus, Si ens fit commune Deo, & creaturis, tum erit Deo fimplicius, & natura prius] Respondeo 1. Quod non sequetur, ens est prius natura Deo; sed folum quod est prius lecundum abstractionem intellectus. Nam sicut potest esse convenientia aliqua imperfe ca inter Deum, & creaturas, in ratione entis, aut lubstantize sie potest dari conceptus secundum cationem, prior Deo in universalitate prædicationis: Dico in universalitate prædicationis, non est tamen prioritas natura aut causalitatis nec independentia, vel in effendo. Quod optime patet ex eo, quod conceptus entis objectivus prout in re existit, non est aliquid à natura rei difinctum, aut præcifum ab inferioribus in quibus exiffit, ut recte Sugrez Met: p. I. di/p:2 f. 3. 8:7.8 9, 10. Quibus politis dicimus 2. quod illud quod eft superius, & universalius ita, ut fit conceptus ab inferioribus reipsa diftinctus, illud est prius, & simplicius : at hoc fieri nequit, cum talis conceptus superior non est à suis inferioribus diftin aus quod in hoc casu contingit. Quam solutionem ulterius explicat Fon s. in 1.4. Met : cap: 1.4:1. (.8. 4 Cum dicitur Deum & creaturam infinite diftare. & proinde non conventre in ente, objecto feil. Meraphylicz , fic enim maxime non diftarent, cum in ente convenirent : Imo minus diftarent quam alique creatura inter fe, cum multa funt creatura que non conveniunt in obiecto formali Meraphylicz. Dico 1. quod Deus potest considerari, vel 1. quoad effe absolutum. prout in fe eft, & hoc modo certum eft, Deum non plus convenire cum creaturis. quam creature inter le; cum omnes creature fint finite, & Deus infinitus : & certiffimum fit inter effe finitum, & finitum, majorem effe convenientiam; quam inter i fle finitum, & infinitum. 2. Quoad effe cognitum, fecundum es que magifestari possunt de iplo scientia naturali : Et sic fite nur, quod Deus in ratione Objecti potest magis convenire cum creatura aliqua, qu'am creatura inter les cum possit Deus & creatura convenire in ratione formali objectiva alicujus scientiz, puta Meraphyficz, in qua poffunt effe duz creaturz que non conveniunt, 2. Cum dicitur Deum, & greaturam maxime, & infinite diffare, boc cautius erie intelligendum

gendum, alias communius eric effarum, quam verius. Dico igirur 1. Quod diftantia poffit dici infinita t. Respectu spatii, que est distantia localis, fic res due mazime, & infinite diftarent , fi fpatium infinirum effet inter res tales interjectum. Et hoc modo Entia nulla infinite diffant, nec poffune quidern. Nam 1. Inter creaturam, & creaturam spatium infinitum effe non possit; cum contradictionem implicat manifeltam, ut fpatium illud fit infinitum, quod suppontur entitate finit ? utrinque terminatum. 2, Inter Deum & creaturam fpatium effe infinitum zque est impossibile. Quia Deus cum sit absolute immensus, inter illum & creaturam spatium intercedat nullum, nedum infinitum. 2. Distantia potest effe respectu effentiz, & naturz, & dici poffit diftantia naturalis, com fit diftantia inter naturam, & naturam, five inter effentiam, & effentiam, non refpectu fpatii interjechi, led respectu sui. Et hee poffit esse duplex. 1. Negativa, ut inter Ens, & non Ens. 2. Pofitiva, ut inter Ens unum & ahud. De quibus dico. 1. Quod neutra distantia confistiti in indivisibili, sed admittit gradus. Patet aperte, nam 1. major eft diftantia pofitiva inter Deum, & creaturam, quam inter creaturam unam, & aliam : Et hæc distantia dicitur positiva, non respectu su, quasi ipsa distantia effet proprie positiva; (cum distantia omnis formaliter dicir negationem convenieneiz.) fed respectu termini, quia eft inter terminos positivos. 3. Distantia negativa (quæ ita diéta eft ab altero termino negativo) admittit gradus ; quia manifeflum eft, effe divinum & non effe magis diffare; quam effe hominis, & non effe. Ratio est; quia elle quò est perfectius, eò longiùs recedit à non este; & quò est imperfectius, eò propius ad non effe accedit : cum ideo effentia divina fit abfolute perfectifima, necesie eft, ut à non esse maxime recedat : Et per confequents,major erit diftantia inter non effe, & effe divinum, quam inter non effe, & effe hos minis. 4. Diftantia negativa semper est major positiva. Ratio cft, quia ea que negative diftant, entitate nulla conveniunt, cum diftantia illa fit inter Ens & non Ens : Sed ea que politive diftant femper in Envirate aliqua conveniunt, & per confequens minus diftant. 5. Deus magis diftat ab una creatura, quam ab alia: Rario eft, quia una creatura eft alia perfectior, & cum Deus fit Ens perfectiffis mum, necesse est ut creatura quò est perfectior, eò accedat Deo propins ; & quò imperfectior, ab co recedat magis : & ideo creatura perfectior à Deo minus differ, quam creatura imperfectior. 6. Hine sequetur diftantiam inter Deum, & creaturam non effe maximam. 1. Quia possit este distantia major positiva, quam nune est inter Deum creaturam imperfectissimam. Nam possit Deus vel 1. creare creasuram, omnibus de faco creatis, imperfectiorem ; at illa magis diffaret à Deo, quam ulla creatura in statu quo nunc s cum supponitur omnibus imperfectior elle. Vel 2. Poruit Deus efficere creaturam imperfectiffimam, adhuc imperfectiorem 4 perfectionem aliquam ejus tollendo. Ergo talis creatura in illo casu, magis à Deo diftarer, quam nunc diftar : & per confequens poffit effe major diftantia politiva inter Deum, & creaturam, quam nunceft; & ideo jam inter Deum, & creaturam non est distancia maxima. 2. De facto est distancia major, quam illa inter Deum & creaturam : Quia effe divinum, & simpliciter non effe magis diftant; quam Deus & creatura quacunque, quia hac Entitate aliqua conveniunt, illa nulla. Ex quibus pareat evidenter Deum & creaturam posse in objecto formali Metaphylice convenire, non obstante illa inter iplos diftantia: quod erat dicendum. 6. Ad illud quod ultimo urget, [scil: Deum non contineri sub objecto Metaphylica, ni-Gggg mirum

Ob 3.

mirum lub Ente reali, ut species, quia tum non sequeretur existendi consecutio ab Ente ad Deum ; hoc modo, Ens eft, ergo eft Deus: cum à genere ad speciem unam non lequitur talis confecutio, ficut non fequitur, eft animal, ergo eft homo.] Respond: Quod regula illa Philosophi non est intelligenda de genere & speciebus Simpliciter, & lumme transcendencalibus; quia manifestum est consecutionem in his fequi à genere, ad unam speciem. Sie in his, omne Ens vel est finitum, vel infinitum ; dependens, vel independens; creator, vel creatura; & dico, in his omnibus sequitur consecutio à genere ad unam speciem. Sequitur enim, est Ens, ergo eft Ens infinitum, independens, creator : Et ratio eft, quia species altera alteram neceffario prasupponit. Sed a. Regula illa est proprie intelligenda de genere, & speciebus prædicamentalibus : issque non omnibus simpliciter, fed de iis solum, quando species una, non dependet necessario, & intrinsece ab altera. Sic non sequittur, est animal, ergo est homo: Qua animal habet aliam speciem in qua esse poffit; & ha species à se invicem necessario non dependent, nec una alteram neceffarió præsupponit. Sed ex adverso sequetur argumentum à genere, ad unam speciem, ubi una necessario includit, aut supponit alteram. Sie cum corpus dividitur in corpus fimples, & mistum : dico, quod argumentom sequetur à genere, ad alteram speciem, se: Est corpus, ergo est corpus simplex: Ratio est, quia corpus mistum essentialiter, & intrinsece includit corpus simplex, 2. Solutionem cliam adhiber Pet: Fonfeca in 4. lib. Met. cap. 1. q. 1. feft. 8. Sed prætermitto, ne in his diuturniùs immorari videar, quam unliùs.

3. Objicit Zachar: Pafqualigue fic: Deus non potest considerari in Metaphyfica nifi ut fingulare, cum fingularitas fir de effentia Dei, & ideo natura Dei non potest considerari, quin & ejus etiam singularitas consideretur. At nec objectum Metaphyficz ut nec objectum ullius scientia debet effe fingulare. Ergo, nec Deus

erit Metaphylica objectum.

Huic dubio paucis lausfaciam, fed (ut spero) manifestis. r. Igitur concedo Des um effe effentialiter fingulare. 2. Nego fingularizatem impedire, quin subjectum Metaphyfica effe poffit. Quod evidenter ottendit Pet: Hurtad: de Mendora Mes, difp. 1. fect. 6. num. 44. pag. 1020, Et P. Ruvio Log. pag 476. num. 19. Et de facto ita effe aperie conftat : Cum in Aftronomia eclipfis demonstratur de Luna, demonstratione proprer quid, per interpositionem terræ; Cum tamen certum sira Lunam effe corpus fingulare, & eclipsin demonstrari de Luna, prout est fingulare, Et hoc ratio manifesta evincit. 1. Quia eclipsis demonstratur de Luna illa, inter quam, & folem terra interponitur, (ille enim est medius terminus, quo ostenditut eclipfin lunz ineffe Lat inter folem in particulari , & lunam in particulari folum. terra interponitur, (ut manifestum est) & per consequens luna in fingulari erit subjectum iltius demonstrationis. . Eclipsis de illa luna demonstratur, à qua lumen sollitur per interpolitionem terra: at folum è luna in particulari, nimirum ex hac luna fingulati tollitur lumen per interpositionem terra. Et ideo eclipsis de luna fingulari demonstrabitur: & per consequens ficut singularitas lunz non impedit quin poffit elle subjectum demonstrationis potifima in Aftronomia; sic nec fingularitas Dei impediat, quin possit este subjectum Metaphysica.

Sic tandem rationes Pasqualigi aliquas examinavimus, non omnes: aliz superlunt, quas nec proponere liber, nec discutere. Argumenta que ipse putabat fortiora debellavimus, nec vacat minimis. Infirmiores veritatis hoftes vivant per me

licer.

licer, cum illos nec occidere dignabimor. Magna est veritas, & imbelles illos sus adversarios nobilioris astro contemnit. Quod ad me spectat nollem in minutiis diuturnius immorari, aut tempus, nullo zer redimendum, incassum disperdere. Majora supersunt, & necessaria, de Deo, & attributis, quz animo tantz majestatis venerabundo proximè aggressurus sum.

## EXERCITATIO QUARTA. De existeutia De 1.

N qua oftenditur 1, Quot modis Deum esse co gnoscamus, dum hic Sumus in via. 3. Quina existis sit proprie Metaphy sico. Et 3. Quod fit naturaliter cognoscibile Deum esse. 4. Objectio ab Atheis petita proponitur, & folvitur. 5. In Specie oftenditur cagnitionem illam de Deo naturalem, non esse à priori, & Non ; sed solum à posteriori. 6. Quod sit imperfecta, nec sufficiens per se ad cultum Dei legitimum instituendum. 7. Specialius oftenditur lumen naturale non attingere 1 . Sousaious illas divinas seu distinctas subsistentias personales in Deo. 3. Nec ipsam Dei essentiam adaquate, & comprehensive. 3. Nec opera redemptionis. 4. Nec opus ullum Dei libere faciendum. 8. Oftenditur, quod existentiam Dei, quod essentiam, (licet imperfe-Etè) quod attributa ejus absoluta cognoscat, & quibus mediis hoc fiat. 9. Quod etiam in effe relativo cognoscat Deum, in quantum eff mundi opifex : ubi dubia in oppositum proponuntur, & solvuntur. 10. Rationes speciales, quibus Deumesse oftendat Metaphysica, proponuntur, & explicantur. 11. Objectiones in oppositum adducta sunt, & folute.

Deum esse Metaphysicæ subjectum comatu superiori demonstravimus: adeò ut jam sælicem juste dicamus Metaphysicam, quæ Deum & cognoscat, & aliis exponat. Scientiam nostram seion n, & Saucatoro cognomine meritissimo olim insignivit sphrodisem; apud quem honoraria illa epitheta non habuit solum, sed meruit; cum divina sit necesse est scientia illa, quæ de Deo disputat. Inventionem suam jactet elegantior Rhetorica, at Deum artissicio nullo inveniat, nec inventum, universis verborum elegantiis, ex condigno exprimat. Sit hoc incommunicatum Metaphysicæ privilegium, fortunato demonstrationum agmine Deum invenire posse, & exprimere. De bono suo morali, multa concionatur Ethicus; cognoscat tamen scientiam nostram bonum tractare scelicitate sua, & majus, & melius; etiams sum sum o ejus bono superius, & augustius. Scientia nostra sinem ostendit ultimo suo sine ulteriorem: Deum scilicet, quem si non cognoscas, nusera erit moralis G g g g a

foelicitas: cum tamen illumnoviffe, fit foelicitatem habuiffe cumulatam. Pergo igitur ad propositum distinctius explicandum ; & hictria specialius exponam.

2. Quod folo lumine naturali intellectus, fine revelatione ulla, possumus ali-

qualem Dei notiriam affequi.

2. Quibus mediis adjuti ad hanc Dei notitiam pertingimus.

3. Quoulque cognitio hac naturalis Dei, le extendit : An folum ad cognoscendum effe Dei respectivum, in quantum eft primum principium à quo omnia effective pendent, vel etiam ad intelligendum ipfum effe Dei absolutum? & fi ita,que Dei attributa cognoficat? & an personas etiam in Deitate diffinctas apprehendar.

1. Pro primo sciendum eft, qued à principio triplici adduci possumus ad veritatem hanc cognoscendam ; scilicet, Qued fit Dem. 1. Per infulionem supernaturalem, nimirum per opus Deialsentum in nobis immediate operantis, ut hanc veritarem [ Deum effe ] libenti animo admittamus, Certiffimum enim est, puffe Deumomnipotentissima facilitate hocpræstare : nam cum ulitate assensum illum quo Deum effe admittimus, mediis producit, poffe illum fine mediiseundem affenfum producere menifestum eft a quia mediis nullis alligarer potentia divina ex necessirate, autindigentia, fed folum ex dixovoccia illa prudentiffima, & voluntaria, à confilio (uo fibi ipli præfinita. Et hic modus ad Metaphysicam nostram non spe-Att. 2. Cognoscere poffumus Deum effe, perrevelationem divinam, nobis in scripzura factam : in qua voluit Deus Ecclefiz fuz multa gratiofe exponere, de feipfo. & voluntate fua: fed ner hic modus cognoscendi Deum eft Meraphysicus. 2. Per lumen naturale intellectus in nobis polt laplum reliquum, pollumus he idem fcire: & hic modus folum est proprie Metaphysicus. Huic ideo principio discursus nofter futurus innititur. à principiis enim naturalibus procedendum est; in libro natura, non gratia , in libro creatura, non Scriptura, legenda Deitas. Sitides conclusionostra prima hac,

Deus lumine naturali intellectus est à nobis cognoscibilis naturaliter, dum hic Conclus. 1. famus in via. Hanc conclusionem. 2. Explico, 2. Probo. 2. Per Deum intelligo Deum opt: maxim, qui & fecit omnia, & manuomnipotenti fuftentat. Qui eft Deus wows, revera & not imponer, in oppositione ad Gentium Idola, que sasroutions, & vana hominum superfitione Dii dicuntur, Qualit, (in Agypto) no founter in bortis numing. 2. Dico, quod per lumen naturale hic excluditur lumen gloriz, per quod Deum in cœlo manifettius cognoscemus, & clarius; @@ownor peis peisonnov, (ut divina utar phrasiologia) De quo lumine Aquin. 1. p. q. 12. art 3. 6 contr. Gent lib. 3. cap. 51,52.53,55. O' in 4. difl. 49. 9.3. art. 7. Nage rimein 1.p.q 12. art. 5. Contr. 1. 6 Ferrarienfis in Aquin: cont: Gent . L.z. cap prediff: 6 Comment, communiter in. 1.p. Aquin. q. 12. art. 5. 2. Per lumen naturale hic excludo lumen gratiz, dum hic fumus in via, inful z, cujus boni folim participant : de quo lumine vid, Durand in z, Sent, q.proem: 2. pag 6. Et cum affenfus ex hoc principio productus fit pure Theologicus; & Supernaturalis, ad Metaphylicam noftram nonfpectat. 3. Per lumen naturale excludo lumen illud quod per scripturam acquiritur, quod & mali habere pollunt. 4. Cum dicimus cognitionem hane Deiesse naturalem: hoc intelligo : Non 1. respectu subjecti, seu modi inhationis, quo lubje co luo inell, quali ab ipfis incunabelis, & flatim ab ortu nobis ineffet scum cersum fit. 1. Cognitionem illam naturalem, fi fit habitualis, acquiris non a natura ineffe joum omnis habitus subjecto in effeconstituto, vel per infu-

Opufc.70

fionem, vel per acquissionem & industriam advenit, non innascitur. 2. Si cognicio illa sit actualis non potest dici naturalis, co sensu ut ab ortu insit; cum usum rationis nullum statim ab ortu habemus, nedum circa Deum. 3. Dicitur ideò naturalis cognitio, respectu medii, principii, seu regulz, cui innititur, & unde æstimatur, nempe respectu luminis intellectus naturalis, & congeniti: ita ur ideo sit cognitio naturalis, quia lumine naturali acquisita. Dico igitur, quod Deus, verus scilicet, & zeternus, lumine naturali, in oppositione ad lumen gloriz, gratiz, & scripturz, est à nobis cognoscibilis etiam in via. Quam thesinasserunt, & multis probate operosè sategniti scholassici. Vid. Job. Martin. dispiso de Ente supernaturali: à sestimatici dispiso de Inte supernaturali: à sestimatici dispiso. 3. Sest. 4. 5. G in 1. Sent: dissinst: 3. Conclus. 1. ibid. Duand q. 1. Aquin.contra Gent. lib. 1. cap. 10. 11, 12. & przcipuè 13. ibid. Ferraziensem. Suarez Metaphip. 2. disp. 29. sest: 1, 2, 3. G Nazarium in, 1, p. Aquin: q. 12. przsettimart: 12. Et commentatores ibid. qui consensu unanimi afferunt, lumine naturali Deum esse cognoscibilem: Quod ratione una aut alterà in genere, sic ostendo.

t. Ex loco illo illustri, & ad thefin nostram confirmandam evidentiffimo, apud Apostolum Searenor, ad Rom: r: verf.19. Ubi de Gentibus loquens, dicit, quod m waste Te Bes aureper ber en aurois, o 30 Stos epartenare scilic quad de Deo cognosci porett, in iphs manifestum ett, (inquit) Deus enim revelavite ex quo loco manifeRe fequepur, Deum fuiffe Geneibus etiam lumine naturali cognitum, Nam 1. Aliquid Dei fuiffe Gentibus yearor perfpicuum eft ex ipfis textus terminis, adeò ue probatione nulla egeat, ut ejus consequentia manifesterur. 2. Quod illud youmy 78 See erat cognitione naturali notum, non revelatione aliqua evidenter deduci possir. I, Sic: Gentes revelationem nullam habucre ex qua Deum cognoscerent, ergor Si Deus cognoverunt, erat cognitione naturali. Nam firèvelationem ullam habuerunt tum illa vel erat immediate à Deo ipfre fucta sat hoc fundamente nullo nineur . Demum enim Sibylas, & alios nonnullos calem revelacionem habuille, (quod mulei iique magni Theologi fatentur) tamen omnibus in universum Gentibus, omni zvo existentibus, sevelationem hane immediatam effe à Dro factame nullus (quod (cio) vel cogitavit unquam, vel afferuit. Cum tamen illud progon re 30 in textu, univerfis fuiffe manifestum Paulus afferat. 2. Non habuerunerevelationem per feripturam, ur manifestum elt : & ided necesse est, utillud proger of 3:8 intelligatur respectucognitionis naturalis, & per cosequens Deum lumine naturali cognoverunt. 3. Effine fuper locum fic argumentatur ( & ante illum Cajetanus ) quod cognitio illa Gentium eras naturalis per demonstrationem, non supernaturalis per revelationem, quia (inquit) cognitio illa Gentium evidentiam habuit. quam non habet fides revelatione divina fundata : Dicit enim textus, quod Gentibus rà prosciv ra Ser, erat iphis garego, manifestum; & ruisus avrois coawhoward Dede, iplis manifeltavit Deus, At hac evidentia oftendie (inquit Effine) cognitionem illam fuiffe naturalem per demonstrationem, non supernaturalem per revelationem, cum hac fit inevidens, ut notum eft, Ergo. 3. Iple Apostolus hanc litem dirimit, cum medium oftendit ex quo cognitionem hanc habuerunt, nempe contemplatione creatura : verfu 20. cap. I. ad Rom. ra 30 docarra aves Sto unas. es xoaux rois munuar voudua w Soga rau ( 1. e. ) Invitibilia Dei, à jactis mundi fundamentis per ea que facta funt intelliguntur, &c, at talis cognitio à creaturis . petita erit naturalis folim, ut manifestum est, ergo. Rationem hancurget Aguin.

Gggg 3

mendaga

Rutio D'

Opuf 70.4.1 art. 2. p.829. Col. t. Et Nagarine, ubi fupra in 1.p.d. 12. art. 12 pde 332. Job: Schroderus Opus Theolog. cap. 2. De naturali Dei notitia, pag.

2. Cum manifestum eft ex prædictis, quod Gentes faltem fi de omnibus pro-

-184:18 2 January

\* Yullius lib. 1. de legibus.

b Plato in Phed.tom. 1. edit:græco-lat. Hen: Steph. paz 78.

Diony : Pe. 'tav. in Ration: Temp:p.I.l.I. pag 8. d christophor: Heiv. Theatr. bift:pag.9. c fob: Oplop: inter Oracula Mag: Zoroaft: pag: 15. cap: ultimo.

milcuè loquamur, & ordinarie) Deum non cognoverunt ex revelatione aliqua; (equetur, quod fi Deum cognoverunt, lumine folum naturali cognoverunt : at Deum cognoverunt : Nam'ut recte dixie olim Tullius, a Nulla gens tam barbara, neque tam immansueta, que non etiamfignoret qualem Deum habere debeat, tamen habendum feist, Imo vix ullum Des attributum eft, ( de absolutis pracipue loquor) quin cognoverunt, & suis scriptis explicarunt, Si Deum immortalem agnoscamus, & zternum , Sicilli : ASavaros Seol alev coures , notiffima (unt Deorum epitheta apud Homerum. & Hesiodum. Et apud Platonem b sic legimus: 5 5265 62 avro 70 L' Edemore, Edeum, Edeums a Maimoir Edeuiar cede geras feil: Deus ett ipla zoujtas, iplabonitas, iplum unumquodque, iplum ens, nec mutationem ullam fulcipit, nec variationem ullam, ullatenus, ullo tempore admittit. Nempe effata hæc funt orthodoxa, & folum non Seomologa. Et Zoroa fres (longe ante Homerum natum. fi Plutarcho fides ; & circa tempora Mini fecundim, c Petavium, paulo post diluvium circa ans mundi 1670, vel ut Helvicus dan: 100. post Trojam captam, circa annimundi 2870, ex Xantho Lydio apud Diogenem Laertium, qui Zoroaftrem ponit ann: 600. ante transitum Kerxis ) hic (inquam) Zoroaftres inter fragmenta oraculorum apud Opfopeum c, ex Eufebio f. de Deo fic Philosophatur, o Stos ber o perotos, no das 10, aid o departo, due pos, avous otatos, listo pos martes rans. x a dopndoun ] , avrodidax ] . &c. Sed non opus eft ut plura citimonia induftria curiofa corraderem; cum hoc abunde præstiterunt viri multi, & magni s August. Steuchus Eugubin: in perenni sua philosophia. Raimunda Breganius in fua Gentium Theologia, Reverend: Sarisburi & Episcop. Martin: Fotherb in Atheomaft facob: Martini Exercit Metaph lib s. Theorem. 1. 6 pag: 595. & deinceps. Eusebide pre- Et longe ante illos natos, Justinus in Cohortat: ad Gracos. Athenagoras in legat: pariEvang.l. 1. pro Christianis Theoph. ad Autolycum Tatianus orat; cont: Grecos. Lallan. Instit. lib . prefertimlib. 1. & alii, quos confulat qui plura veller, Cum ideò Gentes Deum cognoverunt, & non ex Revelatione, illos Deum naturali intellectus lumine

Ratio 3.

cognoviffe erit manifeltum.

3. Quod lex natura immutabilis dictateffe, illud poffumus cognoscere effe lumine naturali intellectus: at lex nature nobis dictat Deum effe ergo Deum effe eft naturaliter cognoscibile. Argumthoc tali discursu manifeftius oftenditur. L'Certum est lege natura effe immutabile jut optime probat Suar: de legibut. 2.6.13.2. Cum lex nature fit dictamen rationis recta, & hacratio in omnibusdictat Deum effe co-Ratio hanc ur- lendum, neceffe elt ur'dietet ctiam Deum effe. Cum impostibile fit, utratio jufte get Aquin.opuf. jubear ut illud colas, quod no cognoscas. Et per consequés, si ratio tua dictet Deum 70 Super Boëth: effe colendum, necesse est, ut illa eadem ratio cognoscat Deum effe quem judicat de Trinit. q. 1 . colendum. Nam ficur nullus cognoscat parieté effe albu, nifi parieté cognoscat fic ert, 2.p.829. C. mullus Deum effe colendu fciat, mis & Deum effe noverar, Quod autem lex natura.

seu ratio rectain omnibus dictat Deum esse colendum, certissimu est. I. Quia hoc dictabat in statu integro, ut manifestum est, & in confesso. In statu corrupto. Dico in flatuctiam corrupto, lumen naturale, feu illa rationisrecta reliquia, in nobis nondum

nondum extinct dictant Deum effe colendum. Et hic i, Cum dico, quod hac dicar omnibus, infanos, rationis ulum non habentes, nondum adultos excipio. 2. Et omnibus, quibus ordinarium rationis ulum Deus concefferit, hoc rationem dictare affirmo. 3. Nec hoc tamen semper, aut eodem semper gradu, fed ordinarie tamen, os em ro modu, & ut plurimum, vel Caltem tempore uno, aut alio. Qued patet 1. De facto, quia Gentes omnes, (etiam illa, que barbarie perperuaerant involutz, quibus artes nullz, nec literz, fed folum collapfa rationis recta rudera :) suos semper habuetunt Deos, & coluerunt : ut ex perpetua omnis zvi historia manifestum est & & zeate hac nostra de Indiis occidentalibus, ipla barbarie magis barbaris , abunde conftat ; ex iis qui populi istius in miferiam nati, Vid: Hieron: mores præsentes cognoverunt, & scriptis posteritati perennatunt. Dico quod ma- Benzo. Novam nifeftum eft, legem ipfam natur z, & rationem rectam ipfis dictaffe; primo in ge- novi orbis bift. nere Deum effe colendum, hoc enim primum, & immurabile natura dictatum . Fob Lorii Nalicet in hypothefi non dictabat ratio recta Deumtali modo effe colendum, quali vigat: in Ame-Gentes illum coluerunt. 2, Quia licet laplus intellectui-nostro dentiffmas tene ricam, to: Acoft: bras superinduxit, tamen manet semper intellectus, & Doum effe, & effe colen- de natura novi dum funt principia prima feu veritates prima circa quas intellectus nofter verfatur: orbis. Thom H4-Et ideo, ficut impossibile est tactum, quamdiu est tactus, non fentire ignem este riot: 6 Fobs. calidum, fiei admoveatur, cum illud fit Objectum tactus fortiffime motivum: fic Petr: Muffeii dico. auod intelle Que quamdiu eft intelle ctus, non porelt non judicare Deum effe, Hift: Judicam. & effe colendum, cum hoc fit objectum ejus primarium, & fortiffime motivum, & multos apud cum lit veritas prima in cordibus inscripta, & firmiffime radicam. Nec enim legis Hen: Salmuth natura aliud axioma animis hominum firmiùs inheret, & alius, quam hoc, in Res memo-Deum effe, & effe colendum : quod eleganter expressit Apostolus ad Rom. 2.14 19. rabiles Guid: cum dicit, Gentes que legem non habent, ( nempe ut à Mofe data erat, exponente Mancirolli pare Francisco Suares †) legem tamen faciunt ; quod oftendir rouor named, legem 2. tit:1. pag. 26. cordibus inscriptam. Adeo ut certifimum fit, legem hanc natura, fcuius dictatum primum est Deumeffe, & effe colendum) post lapsum in hominum animis adhue i Suarez de Leeffe inscriptam s que urcunque sit multum obliterata, non rame senitus deleta, gibus, lib. 9. nec poffit quidem. Et hinc elt quod Scholaftici pariter & Theologi uno ore afferunt cap. 11, nam. 26. legis naturalis ignorantiam non posse effe invincibilem; (vid: Halens: p. 2 4.13. Pag. 656. col. L. art. 2. Durand: in 2. dift. 25. 9.1. & Aquin: 1,2. 9. 76. & Commentatores ibidem) & Suarez negat principia illa prima poffe ignorari, multo minus invincibiliter ignorari, & probat De legib: lib. 2. cap 8, num. 7. pag 770

Sed huic veritati (ut mihi videtur) manifelta, contradicere videtut, quod Ather Deum negant : & per confequent lex nature non est adeo firmmer in cordibus corum inscripta, quin deleri poffit, ita ut non dictet Deum effe, nedum illum effe

colendum.

De Athei postea locus erir diftinctius agendi, & fusius : pro præsenti diriffe fufficiat. 1. Quod hoc dato, quod Athei negarent Deum effe, nec in ipfis lex nas turz contrarium dicaret , tamen hoc non cedit in ulluin thefis noftra prziudi. cium : qua hac fuit, Deum effe naturaliter cognofcibilem, lumine naturali intel lectus ; quod veriffimum effe postit in alus, licet non fir in Atheli. 2. Sed nec de ipfis Athei quicquid contra thefin noftram fequetur. Qui diximus foulm, Deum lumine naturali effe cognoscibilem, non actu cognitum; (licet & hoc verum fit) Quod eriam in Athen obtinet, cum & illi potuifient Deum achu cognoscere, modo

Dub

Sol\_

mediis

meditsque natura iplis administrat, reche (prout politine, & debene) interentur, Quibus tamen fi non utantur, foldet fequeene Deum ab ipfis non effe actu cognicum, fed pon fequent illum non effe cognoscibilent. 2. Sed adhuculterius, puro nullum Atheum vel effe, vel unquam fuiffe, quin in illo lex natutat hoc infallibili-ter dicabat. Deun effe. Quod ut evidentias pateat, dico quadruplicem effe atheifini gradum. z. Quidam facto folum font Athei ; quorum zi Beorgen dicas practicame qui ita vivunt quali Deus nullus effer, aut judez divinus in peccata fua animadverfurus, & de his non est dubium. 2, Alii fune & facto, & dicto Athei, qui pon folum vivunt a Storme, fed & afferunt; qui Deum &fa&o,& dicto negant, heet forfan non animo. Nec de his quartur. 3. Alii cales funt non folum facto, aut dicto folum, fed & voco, qui uccunque Deum effe abunde cognoscunt, eamen illum non effe vellent : nec de his guzritur. 4. Alii funt Athei judicio,quos Atherfpeculativos connominare poteras, qui judicane Deum nullum effe ; ut de Diagora, & Theodore quodam ceftacur Tullim tib, r. de Nat: Deorum. Er hi possunt fra jurdicate vel Gad tempus, paffione aliqua, vel vitio animam in perniciem rapiente. Vel a possium hoe judicare judicio continuo, pet zratem totam line interruptione mer und duraturo. Dico igirur, quod poffit forfan Athens quifpiam speculativus, pro rempore aliquo judicare Deum non effe. Sed a. hoc judicare judicio perperuo, & per æratem non interrupto, neminem polic arbitror; quin aliquando tandem lex illa eyeap G. & or ruis napoliais yearin, (Rom. 2. 15.) Lex illa (inquairi) fraturalis condibus inscripta, tali Atheo infallibiliter dictabit Deum effe, eumque justum effe, talem scils qui non folum cognoscat scelera, sed & puniat. Invenient accu-Her Saliment facionem eviluaptupums the eventhouses, & royours sumposeries, ut ibidem Apostolus, Qui de Athen plura veller, videat doctifs: Academiz noftra Theorabiles Guide logum traft. de origine infidelitatin, to cap. 4, 7. 6, ubi multa de Abeis, & infidelitate (more (uo) nervofe difputata

1.921 ::111. Ratio 4.

ans.lini-

9" multos send

Ter memer

4. In flatu integro potuimus per lumen naturale Deum cognoscere. Ergo, & in hoe flass corrupto idem pollumus. Ubi letendum, quod in cognitione Dei duo occurrune, 1. iple Dei cognitio. 2. Gradus, & mensura iftius cognitionis. Non dico nos posse in statu corrupto Deum cognoscere codem gradu, & mentera, qua statu integro poruissemus ; sed solum nos posse eriam in hoc statu illum cognoscere, uccunque modo imperfecto, & gradu debiliori. Ratio eff ; quia per lapfum non amiffimus lumen nature univerfum, fed folum gradus ejus nonulios e ira pr etiam in hoc flatu lumen naturale aliqued eft nobis reliquem, utcunque diminuium. Sic ideo : ubi est ullus istius luminis gradus, qui naturaliter ordinatur ad cognoscendum Deum ; ibi per gradum illum poteft Deus cognosci, utcunque imperfecte. At in omni homine cliam in hoc fratu corrupto est aliquis luminis naturalis gradus. Ergo, per illum gradum possit cognosci Deus, utcunque imperfecte! v. g. supponamus visum perfecti firmum ordinatum ad videndum folem, & omnia fidera : Dico, quod talis vifus, dum talis, & folem, & fidera perfecte apprehendat, & diftincte cognoscat. Jam fi multis perfectionis gradibus ablatis, in vifu hoc diminuatur virtus viliva; ira us gradus unus folum, aut alios relinquatur : tum manifeltum eft, quod per illum unum, aue alterum gradum tolem videat, uteunque imperfecce licer for an minuciora fidera non videat. Ratio eff, quia cum illo cafu, sol fit objectum rifus primum, & fortifime motivum, necesse est, ut vifus ad illum apprehendendum primo ordinacus, illum apprehender doner allus visionis gradus

gradus illi eft religius. Nam minimum facultaris vilivæ gradum aliqued apprehendere polle manifestum eft, & ideo erit obje dum illud primum, & fortiffime motivum nam minutiora fidera cum visum debilius movent, apprehendi non poffunt. Pari rationis analogia, dico, quod lumen naturale intellectus, primario, & principaliter ad apprehendendum Deum ordinabatur, (qui est veritas simpliciter prima, & intellectus fortiffime motiva) & ideo quamdia eft ullus iftius luminis gradus in nobis reliquus, per illum gradum, Deum veritatem primam, & justitiz Colem apprehendamus, (licet imperfecte) quamvis forlan vernates alias multas minutiores non poslumus. Et ideo licer in hoc statu lumen naturale in nobis rèliquum fit valde imperfectum, tale tamen, quod pro mensura sua nostrum nobis Deum oftendat, Et hoc eleganter (ut folet omnia) expressit Nazianzenus. " 78 \* Greg. Nazi. que of sival Jedy, no the navrous mointache te, no oventului action, no ofic ang. Orat, 24. Siderrand, no ovoixos vous. Nimirum, qued fit Deus, qui eft omnium caufa efficiens, co confervans, & fenfus, & lex nature demonftrat.

Sic confrat, ex parte rei nos posse Deum lumine materali cognoscere : 2. Videndum est ex parte modi, qualis sit hæc cognitio à lumine naturali profecta; & hoc

paucis expediam, & quantum poffum perspicuis: fit ideo concluso hæc.

Hæc nostra de Deo cognicio, à lumine naturali orta, non est à priori, & di on. Ratio eft, quia fic Deus non effet ærernus, modo effet aliquod principium Deo prius i ipla enim æternitis intrinfece dien negationem principii, Et per confequens, fi Deus fit æternus, non pollit effe aliquod principium prius, per quod à priori cognoscatur. Sed Deum effe zternum, nos fide indubitata credimus; & Gentes lumine folum naturali edocti, certiffime cognoverunt, Sicapud Poecas Deum. a divator, a savaor τε invenias. Et apud Homerum sapius, occurrunt μαστρες Deol αίν εόντες. Themissius, \* tria dicit esse in quibus excellet Deus, α ιδίστητη \* Themissionar. Cons, werend Awayens, no to un Sancitter comier av Sporte, feil: eterni 16. Valenti & sate vita, potestatis magnitudine, & perpetua erga homines benevolentia. 1, Si Valentiniano effet aliquod principium quo Deum à priori cognosceremus; tum 1. Deus non effet dista. principium primum, & causa prima; utrote, qua alia causa eslet prior. At Deus eft caufa prima, ut in confesso est, & ideo non est aliquod principium prius Deo. per quod à priori cognolci possit. 2. Principium prius, ex quo probari possit à † Vid: Aquin: 1. priori Deum effe ; vel erit externum, finale, vel efficiens; vel internum, fcil; ma- P. 9 3. art: 5. teriale, vel formale. Non primum, quia cum Deus fit finis ultimus, non poffit Obi dicit nibil efle caula finalis prior, per quam demonstrari postit, & on, Deum effe. Non fe. effe prime Des cundum, quia fi Deus habuiffet caufam efficientem priorem; tum Deus effet nec quead rem, I. Effectus, & causatum ab alia causa, & per consequens non causa prima. 3. Effet nec quoad ratiofinitum, cum impossibile fit, ut fit causatum aliquod, quod non est finitum ; repa- nem. Et ibide gnat enim infinitum aliquando non fuiffe, vel produci, & ab alio dependere, P. Nagarium 3. Non effer zeernus,utpote qui habet principium durationis; nam impolibile eft, dub: 4. P.119. ur Deus habeat principium effentia, & non durationis; cum manifestum est, quod fi effentia rei incipiat, quod & ejus duratto incipiat. Nec dici poffit, quod illa caufa ·fir materialis, aut formalis ; quia fumma Dei fimplicitas cales caufas non admittit, ut manifestum est ; & per consequens, non est causa ulla per quam à priori de \* Franc: Suares. monstrari possit Deum esle.

3. Novi quod Suarez \* putat, nos posse aliquo modo à priori demonstrare De- dift. 19. fed 3. um effe ; non per quidditatem Dei, ut fic ; fed ex quodam attributo quod reipfa eft num . pag. 28. Hhhh e Tentia

Concluf. 2.

Metaph part. 2.

effentia Dei, d noble autem abftrattin's confideratur ut modus entis non caufati, &c. Sed ut quod reseft dicam, non probo hoc doct I fuite audax pronunciatums 1. Quia manifette implicat, Deum effe, demonttrari polle à priori per attributum quodeunque, cum attributum omne, qua tale, intrinfece dicit aliquid effentia illa pofterius, cujus eft attributum ; ut manifestum eft. Er per consequens , Deum effe, non-potest demonstrari à priori per attributum Dei quodcunque. Dico omne attributum eft effentia illa posterius, cujus est attributum : nam fi fit attributum re diftin Lum, tum revera est posterius; si sit attributum folum ratione distin Lum, (quod in divinis accidit) tum eft etiam ratione effentia illa posterius cujus attributum concipitur: cum attributum nec fingi possit, quin præsupponatur essentia aliqua cujus est attributum. Et per consequens Deum esse, non nisi à posteriori cognoscimus e tales enim sunt demonstrationes omnes, à Metaphysicis, & Schola-Ricis adducta, ad oftendendum Deum effe : ut videre eft apud Fran: Suarez Metaphyf: p.z. difp.29. fest z. num. 1. 2, 3, 4, 5. 6. Aquin: contr: Gent: lib. v. cap. 13. pag. 11. Et Ferrariensem ibid. Navarium in 1. p. g. 2. art.3 cont: 1. pag. 71. Et apud Aquinat: 1. p. q. 2. art. 2 3. & Commentatores ibid.

Concluf. 3.

Ratio L.

\* Ariftoteles de

Auguft. lib. 21 Ibid. cap. 16.

3. Cognitio, quam de Deo habemus per lumen naturale intellectus, non est comprehensiva, & adæquata talis scilt que persectiones Dei omnes, vel potius omnem ejus perfectionem adaquate comprehendat. Ratio eft, 1, quia impossibile eft ut potentia ulla finita (qualis est intellectus) Deum infinitum adzquate comprehendat; cum inter potentiam, & objectum adæquate comprehendendum, resalo, lib. 1. 6.7. quirtur ut fit proportio tales, quales inter finitum & infinitum effe impossibile cft ... 2. Ratio recta, & lumen naturale in Adamo integro (ob rationem factam) Deum adæquate non comprehendebat : Ergo in nobis lumen naturale hoc multo minus poterat ; cum infælici lapfu rationis lumen in nobis, licet non fit amiffum penitus, tamen multim diminutum i utpote in quibus folum ejus luminis fiticurz nonde ordine, c.18. nulla, & fcintillula funt adhuc reliqua, Et per confequens, fi lumen naturale integrum, Deum comprehensive non cognosceret, multo minus hoc præstabit idem Jumen tot gradibus infælici lapfu diminutum. 3. Quia plus de le cognoscat insellectus divinus, illudque perfectius, quam humanus : Ergo intellectus humanus Deum adæquate non cognoscat; præsertim lumine naturali. 4. Quia creatura per quam lumen naturale ad Deum cognoscendum ascendit, non est effectus Deo adæquatus, (poffer enim vel mille mundos creaffe, modo voluiffet) & ideo ex creatura notitiam Dei perfectam, & effentiz luz adzquaram aflequi impossibile est: Vid: Aquin: opuso: 70. super Boeth: de Trinit: q. 1, art. 2. pag. 8 29. col. 2. A. 5. Nec herbæ, vel graminis minutioris eff. ntiam, & proprietates perfe de cognofcat, vel acutiffimi intelle cus acies, nedum Dei. Et ideo recte philosophatur Acmon, apud fustinum: on maykoup o deds, penitus occulta deitas: & Sybilla apud Theophilum Antiochenum,

דוב אל סמוף לעשמדעו דפע במשפקינוסף או מאחשה

Oppakusion ider side außegrov:

Theoph: Autiochen: ad Anto Lycum, lib. I. pag. 72. C.

SHITTE

Seil: caro nulla Deum immortalem, oculo mortali conspiciat. Quod & alibi elegantius exprimit idem Theophilus; ubi de Deo loquens, fic alloquitur Autolycum. ελαχίσω όντι σοιχείω. ε διώ αται ανθρωπος άτενίσαι, διά τιω τών βάλλωσαν θερwww, ny swayer, mus sy wantor Th To Der sogn avengedsw son averouses

Bentos à Swinger avronnou. ( id eft ) Oculis carnalibus eum non affequimur, qui nullo modo percipi potest. Nam fin folem elementum minimum, bomo non intendat oculos , propter caloris , & potentia excellentiam ; multo minus gloriam Dei, qua ineffabilis, homo mortalis contuert poffit. Rediffime Hipponenfis lenex a: Nulla a Aug lib z. de eft scientia Dei in animo nif scire quod eum nescias. Er nerum bille melius leitur ordine, cap 18. nelciendo. Vilne de Deo dicere quid fit ? Audi eundem Patrem c; Omnes opes lin. b Ibid. cap: 16. guarum ineffabili sublimitate pracedit: vilne illum intelligere ? Audi iterum Au. c August: Cont: guftinum: d Quomodo intelledu Deum capiat homo, qui ip fum intellettum fuum, quo Adimant: c.7. cum vult capere nondum capit. Et ibidem turlus; femper Deum cogitare debemus, d aug:1.5 de de quo tamen digne cogitare non poffumus. Nimirum hac veritas eriam Gentibus Trin cap. 1. cognità, pariter & confessa : Simonides diem de die postular, & tandem quid fit e Varro ltb. 4.de Deus necconcipiat, nedum ex condigno exprimat. Harpocrates e digito ad fimu- ling: lat: 6 lacrum Ifidis labiis impresso, fignificari voluit, quid sit Deus explicari non posse. Aug: lib. 18, de Er Sibylla Deum ficaffatur, fog wor & oni Seds anegititos imaggor. Quod fic civit. Dei.c. 5. reddit Caffalio: Quifolm Deus es incomprabenfus creator. Et intra de Deo fic lo- i apud fob. Oquitur Sibylla, 'AM' or ideir ex beir sao Bords ede uerginau, oupas in in Inntois! fop, inter Oraos na Sepavajua marras, im' ederde auros ogaras. Que fic reddit predictus Se- cul: Sibyl.p. 159 baft: Castalio g. & Apud Opfop: Sedquem de terra mortali lumine non est inter Oracul: Siby M. lib. 4.P.

Cernere ---

Omnes quicernens, à nullo cernitur ipfe.

Errette nuntius Menalao apud Euripidem, \* Seos 621 Svoix umpr . Deus eft con \* Eurip: in Hejedu difficilis ; talis nimirum, quem fi modefte quæres, invenias, fed in æternum ten. inter Poert non comprehendas. Sed veritas hæe manifeffa eft,adeò ut probatio ejus prolixa & operola parum ef- 5 10, verf. 717.

let neceffaria, fi non superflua, Pergo igitur, ad thefim quartam, que hecerit.

4. Ur cognitio nostra lumine naturali fundata, non compræhendat Deum ad- Conclus 4. aquate, fed folum illum imperfecte cognofcat ; fic non fufficit ( nimirum illa luminisnaturalis fintillulæ in nobis post lapfum reliquæ) ad perfecte, & complete cognoscendum cultum Deo huic debitum. Hoc est lumen naturale intelle dus tantillum eft, ut licet per illud cognoscamus Deum effe, & cultum aliquem effe ei debitum ex parte rei; tamen ex parte modi ad perfectum ejus modum, & menfuram ad amuffim intelligendam non fufficit. " Hoc ut paucis oftendam. Dico 1. Quod ut a Vid. Doffiff: cultus aliquis sit Deo debitus, & ab eo requisitus, hoc ex voluntate ipsius Dei dependet, qui per cultum illum eft honorandus : ita ut ille folum cultum Deo legitimum, & acceptum præftat, quicultum à Deo voltum, & mandatum præftat.Adeò ut si quisvana e Den o Den exeia ductus, cultum novum, & à Deo non prascriptum, gine infidelitat. Deo exhibet, (quod Gentes præftitere, ut multis explicat Raimundus Breganius in in fua Gentium Theologia : præfertim enarrat: 3.cap: 1,2,3,4, &c.) Dico melius effer illum Deum non omnino colu fle, quam tali modo coluifle. Ratio eft, Quia in non colente, eft folum privatio cultus debiti: at in Alo, qui superfitiofe Deum colit, & Idololatrice, non eft folum privatio cultus debiti, fed & positio indebiti. 2. Dico quod voluntas Dei ex qua cognoscendum est, qui cultus sit Deo debitus, qui non, ex fædere cum humanogenere petenda eft. Ratio eft, quia Deus in foe lere suo nobis aliquid promittit, & ut hoc habeamus, cultum sibi debitum, & à feetuosam : 6 se præscriptum, à nobis justiffime exigir. Et ideò ex vi fædetis, ad talem cultum in quibus.

Hhhh 2

Thom: fackfon: in tract: de ori-441. 6 dein. ceps, ubi oftendit cognitionem Ethnicorum apientiff.fuiffe in hoc capite de-

obligamur,

obligamur, qualem in fordere suo, à nobis exigit Deus. 3. Cum ideò duo solum fordera cum humano genere inivit Deus, solicer sordus operum, seu maturz; & fordus gratiz, un manifest um est. Dico 4 quod lumen naturz in nobis adhuc reliquem, per se non sufficie ad præstandum cultum Deo debitum, nec in hoc, nel illo sordere; nec in sordere naturz, nec gratiz. Dico, non sufficie ad præstandum cultum exacte, & ad amussim, completum scilicet in sordere justissime requisitum. Nimirum hæcest veritatab omnibus consessa, at non adeò soliciter ab omnibus probata; & ideò satione una, aut altera destinatis ostendam, & evidentius.

Ratio 1.

1. Sie : lemen natura in nobis adhuc reliquum, non fufficit ad cultum Deo præffandum, ex foedere operum, & natura debitum. Ratio eft, quia cultus Deo debirus ex vi hujus fæderis, eft completa, & exactiffima obedientia legi naturali præftita ; ut notiffimum eft, & in confesto apud omnes : at ad obedientiam hanc præftandam modo debito, & per legem illam æternam requifito, non fufficit lumen naturale in nobis reliquim. Quod pater 1. quia lumen illud non fufficit ad exact in Deo obedientiam præftandam fecundum legem natural quod legem natura & omnia ejus mandata exacte, & exessas non cognofcat, (cum impossibile fir, ut ope luminis naturalis legemillam impleat quis, quam per lumen illud non cognoscat.) At nullus legem natura, & omnia in eo mandata per lumen natura exacte cognoscat, quod unicuique perspicuum eft, qui novit quantilla luminis primzvi reliquiz nobis post lapsum infunt : & seriò consideret qu'àm miser è etiam Ethnicorum fapientissimi de Deo & ejusculeu erraverant. Cum Romanos, cum Gracos, cum Chaldros, cum Ægyprios ( Gentium Interatiffimas ) Idololatria perpetuainvolutos videat; cim lapientifimos eorum Oracula confulentes, & tor muneribus, & facrificis ipsum diabolum honorantes; (munera enim illa Delphis reposita, & facrificia illa uveux Apollini oblata, Domoni esse oblata, non Deo infte pronuntiant Theology Superallud Apoftolia ad Corinthios Goos [ EA " 67 & Due ra elm, Succeptois Dues, n's red Den' ] Que tamen non folum faciunt, fed approbant; fique non Ethnicorum indoctiffimi, autvitiis occacati, fed & or orgot, & corum prudentiffimi; nec hoc passione aliquarationem captivante, sed semperfed ferio, fed confulto, Et Pythagoras, Socrates, Plato, & Ariffoteles hoc faciunt. & dum superstitios hae agunt, obsequium se Deo gratifimum prastitiffe autumant. Nobilis est ille Fofephilocus, qui ob hac flagitia Lacedamonios sic insimulat. b Two 5 day Azuwes &c. Lacedemonii quomo do non funt ob inhospitalitatem reprehendendis fædumque neglectum nuptiarum ? Eleenfes verd, dy Thebani obe oitum cum mafeulu plane impudentem & contra naturam ; quem tamen recte er utiliter exercere purabant? Chimque hac perpetrarent, etiam suis legibus mifouere. Apud Germanos (inquit Aquinas) lex nature fic corruptu fuit, ut Latrocicinium non reputarent peccatum, Idem optime explicat vir fummus c, ex Aquinate, & Augustino vel Authore (quisquis demum ille fuerir) lib: de quest: novi & vet: Testamenti. Er doctiffimus Thomas Jackson supra citatus, traffat: de origine Infidelitatis & c, cap. 50.pag. 441. & lequentibus.

2 1.Cor. 10.20. Vid. ib coment: Aquin: Pareum, P. Martyr: He-Shusium, & c.

Appion: lib:2.

Hooker: de Eceles: palit, l. 1. P.38,39,656.

Ratio 2.

2. Sed adhuc evidentius peffit suaderi, & fortius; sie: Si lumen intellectus naturale in statu integro solum esset sufficiens ad ostendendum homini qui culius esset debitus Deo, tum lumen in nobis post lapsum reliquum non est sufficiens: Ratio est, quia lumen naturale in nobis reliquum, est multis gradibus impersectius; & per consequens, si persectissimum illud lumen in statu integro solum

erat fufficiens geeriffirmum ery, imperfectum hoc nature lunen in nobis adhue rehouum non elle fufficiens : At itlad lumen erat folium fufficiens. t. Quia fi Adus in there integro obediemiam, quamper himen matura potent frommam, & perfectiffimam Deo præitreiffer, totum hoe faiflet debitum, idque ex lege naturali. s.Quia Adamo in freu integro inerat lomen fufficiensfolum, non fuperfluum : ex his ideo lequetur, fi excellens ithed lumen intellectus in Adamo folum foir fufficiens ad indicandam obedientiam ex lege naturali præftandim; tum minutum illud lumen in nobis adhuc reliquim, non eft fufficiens. Præferrim cum lex obedientiam æque exactan à nobis exigir, ac ab illo : & ideo lumen a quale haberemus, ut obedienriam zuwalem przitaremus. At hoe cum non habemus, (lapfu noftro infælici hocefficience) manifeltum erie, lumen in nobis diminutum & imperfectum post lapfum reliquum, non effe fufficiens ad cultum Deo præftandum, ex lege natura exactiffime debitum. 3. Multo minus fufficiet hoc lumen natura, ad cultum Deo mæftindum ex novo foedere debitum : Ratio etram manifesta hoc evincit; quia oun obedientia in novo foedere requifira, fit obedienna fidei in Christum, & promiffionesnobis in Chriftofactas, quas ratio naturalis folum, in æternum non appretiendat, a (ut postea distinctius evincam) impossibile erit, ut cultum illum Deo digne praftemus, per folum lumen natura, cum lumen natura nec objectum, nec a Vid D T. I. modum iftius culcus comprathendat, vel ullarenus cognofear. Et per confequens, de cognit: Fef. insufficiens fit necesseeft, lumen natura, ad culcum ex novo foedere debitum Deo Chrifte fed. t. prættandum omp edes des car, quod erat demonstrandum.

4. Sed non opus ett ur piura adderem, aut industria curiola potius, qu'am necel. quin, in Opuse. fariavel ex amequis, vel Scholafticis multa apportarem, ut laminis naturalis im - 20. fuper Boperfectionem & dawander per fe manifestam oftenderem. Notiffmumest quod eth. de Trinit. doctiffimailla, & fagaciffina natura progenies, quod Plato, quod Pyrbagoras, q.1 art, 1. pag. quod Homerns, & Ariftoteles dogmata impia plane, & delira, de Deo & ejus cultu 818 Col. 1. protulerunt. Quottes fuum Jovem immortalem appellat Homerus, & ali ejufdem D. & contr. furturis Ethnici, & tamen ortum ejus narrant, & interitum ? outfi bufta, & fepul- Gent lib. 1. c. 4. chrum pareretu immorraliras, & illi effent parapes Seoi aler eberes, qui anquindo 4.6. ibid Franeffe delinung. Similes Ethincorum ineprias ingento eleganti rider Minarias Falix, Ferrarienfem, qui de lucto Ifidir ob filium amiffum, b Stultiffimum ait, vel lugere quod colas, & facob ar. vel colere quod lugeas. Quam ridiculum effel sudicantes purare Deos, ur Vul anum; min, Orat. 1. de vel exules, ut Saturnam dixit corum superftitio, & credidit? Que omnia nunquam objetto Theolog. fecifient E hmei, arft denfellimam inferia noctem, & renebras ignorantia pene inter opera fua perpetuas, infielici laplu caufatas, intellectus corum pateretur. Ex quibus ma- pag. 33 34 35. nifestumerit, quod lumen intellectus post lapfum in nobis reliquum, non eft luffi- b Minut. Fal.

ciens ad cultum Deo debitum, perfecte, & complere p'æftandum.

5. Homo solum lumine naturali intelle dus adjutus, fine revelatione divina, 65. eremendum illud Trinitatis mysterium, nimirum diftinctam Paris, Filii, & Spiritus Concluf. 5. Sandi Lavariv in aternum non cognofcat, nedum comprahendat. Hanc Concluf. meeum afferunt, Again Opufc: 70. fuper Boeth : de Trinir: q. 1. art. 4. pag. 831. Col. 2. P. fohan: Martin: in 1 dift: 3. Concluf 3. pag: 12 ibid, Aquin: q.1. art 4. Ockam q. 4. Bonav: a f. 3. q 3. Et Aquin. 1 p q 32 art. 1. Et cum co interprete's recentiones Bannes, Zumel, Nagarius, Torres' Molina & irem Suarez. 1.tom.in 3.p.d.27 felt. 1. & mulei apud Foh Martin in 1.fent diff. 2, 4. 2. Et Coneluf. 2. De conclusione hac exercitatione superiori nonnulla diximus, & ideo in

6. 2. num 4. Ain Odavio pag.

Hhhh 2

prælenti

præfentiillam paucis demonstratam præteream. 1. Igitur fi personarum Trinicas Ratio 1

umine naturali cognofei poterar, probabile est, vel Homerum, vel Hefiedum, vel Pythagoram, vel Platonem, vel Arifforelem, Tullium, aut faltem Ethnicorum aliquem hoc cognoviste : led cum in corum feripus, vel 200, vel uv nec vola nec vefligium extat hujufmodicognitionis, sed perperuum de Trinitate silentium: probabile est illos lumine naturali nullam Trinitatis cognitionem affequi poruisse.

Ratio 2.

2. Si personarum Trinitatem pusiumus lumine naturali intellectus cognoscere. tum vel immediate, & per le ita ut propolitis solum terminis affensum prebeamus, ficut huic propositioni, fomne totum ett est majus sua parte ] que cum fic evidentiffima intellectus immediate, medio nullo ad ejus probationem adhibito illam

dift. 2.9 2. ibid Arim: q. 1, art. 1. Banner. Or Molin,in I.p.q. lies apud fob. Martin in 1. fent dift. 2.4.1.

amplectitur : & hoc modo nos cognoscere personarum Trinitatem in estentiz uni-\* Vid Scot:in I, tate, nemo fanus affirmaret, nedum fobrius, Præfertim cum notum fit, nobiliores Schol ifticos negare hanc popolitionem [ Deus est ] este hoc modo immediate & per le notam, ut videre est apud Aquin. Cont. Gent liber cap. 11.& Fran. Ferra. rienfemibid & Aquin. 1. p.q. 2. art. 1, & Nagarium ibid & alios : 2 probationem apud illos videas, ex iis enim jam suppono illam propositionem [ Deus est ] non 2.4rt. t. & a. effe per fe noram ; quod fi ita fit, tum nechacerit per fe nota; Deus eft trinus. Nam impossibile ett, ut intellectui humano per se, & immediate innotesceret Deum effe trinum, & unum; fi Deum simpliciter effe non fit hoc modo cognitum. nam Deum effe trinum, prælupponit Deum effe; & ideo non poffum evidentius cognoscere Deum effe trinum, qu'am cognosco Deum effe. Er ideo sequetur, si Deum effe, non fie per le notum, & immediate ; quod nec Deum effe trinum, erit per le notum, 2. Aliquid cognoscimus lumine naturali, per aliud, cum propositio non fit adeò manifesta , ut ftatim fine dubitatione ulla affensum præbemus ; tamen talis eft, utipla natura media nobis luggerit & præmisias, ex quibus certò concludamus talem propositionem elle veram. Sicpropositionem hanc, Deus est infinitus, utcunque non fit per le nota immediate & ex ipfis terminis, fine ullo medio ad ejus probarionem adhibito a tamen quia natura media nobis suggerit, ex quibus hoc manifeste deducamus, ideò dicitur propositio illa nobis lumine naturali cognita. Sed erinitatis mysterium nec hoc modo cognoscimus lumine naturali : fiquidem natura principia nobis nulla suggerit, media plane nulla, ex quibus concludamus hanc veritatem, nempe, Deum effe trinum quoad perfonas; cum certiffimum fit, quod flupendum illud trinitatis mysteriu, si rationi naturali non contradicat, illam transcendittamen. Quod fortiùs deduci possi ex Aquingte p. 1. q. 2 sert 1. 6 Rada Controy. 8. inter Thom: & Scot. p. 307. Sic: cognitio illa, quam lumine naturali de Deo-acquirimus, petenda eft à creaturis; cum ille folum funt media, quorum ope intellectus nofter lumine naturali ad cognitionem Dei pervenit, Sedereatura non deducunt nos ad cognitionem Trinitatis, Quia quodcunque de Deo cognoscimus per creaturas, est per modum causalitatis, arguendo ab effectu, ad causam. tali diferriu; quia est talis effectus ut mundus hie ergo est talis causa ut Deus. At posito mundo, & universa creaturarum omnium compage, non sequetur quod sit personary trinitas. E. à creaturis deducere non possumus Deum esse trinum in sublistentia, & unum inessenta. Minorprobatur consequentia manifesta, sic: Si omnibus creaturis politis non lequetur Deum effe quoad personas trinum, tum ex creaturis vià caufalitatis, non possumus rinitatem certò concludere : quo modo enim evidenterconcludamus ex creaturis, Deum effe trinum, cum creatura, eo modo quo funt

funt, effe poffunt, fi Deus non effer trinus ? Siquidem effentia divina per fe in quantum eft in Patre folum, eft suppositum virmeis infinite ; & per confequens poruit creaturas omnes producere eo modo quo nune funt, frperiona alixefiet nutla. Et ideo ex creaturis milla rationis evidentia Trinitatem effe evincamus.

Novi nonnullos apud Durand, in 1. diffinet. 2. q. 4. Bt apud Nagarium 1. p. 9. 32. drt. 1, Controv: unica. pag 129. tom 2, qui allerunt, quod myfterium Trinitatis pollit non folum lumine naturali probabiliter oftendi. fed & demonstrative. Quin & Vafquez dift. 13 2. refert fentenciam Raimundi Lulli dicentis, inveniri posse demonstrationem evidentem Trinitatis, seque demonstrationes adeo evidenter excogitafie, ut vel Gentilem, vel Mahumetanum convincere valeant, modò femel vellet eas perpendere. Cujus rationes nec proponere vacat, nec folveres videat qui veller, Vafquem ubi suprà, & Suarefium de Trinit, lib, r. cap. 11. num. 3.

& lequentibus, Pergo.

6. Homo lumine naturali intellectus opera Deitaris in persona secunda (nord Conclus. 6. Tegnov mes Etas) administrata : nempe opera Christi, in redimendo populum è Res sidei, non ciptivitate (pirituali, mirandam ejus eroupewer, mortem, refurrectionem, &c. folum humanas homo (inquam) lumine naturali intelledus folum adjutus, hac in aternum non menter, fed etcognoscerer. Hac enim mysteria vires rationis naturalis excedunt, & sunt inter iam angelorum ea Theologia capita, que revelatione divina nituntur: ut in confesso est apud excedunt: à noomnes pene. Vide Aquin: 2, 2, 9,3, art. 3. Et Commenentores ibid: Dom. Ban- bis autem crenem, Cajetanum, Suarez, Johan, Schröderum opuscul: Theologicis, cap 2. de na duntar, quia ab turali notitià Dei, num 3. pag. 298. Aquin: super cap. 16, ad Rom. verf. 25.26. ipso Deo reve-27. 6 Super Colofs 1. verf. 16. 27. Jacob. Armin. orat. 1. De objetto Theologia Lata, Aquin: 0inter opera fua, pag. 3. 34. 60c. Sed hac veritas ratione natural ftabilir poffit pufc 3. cap. 2. evidenti, 1. Sic: Suppono ut manifestum, & superius probatum, quod tres Deitaris pag. 91.001. 1. D. persona lumine naturali cognosei non possunt: tum sic deduco. Si tres persona Deitatis lumine naturali cognosci non possunt, tum nec Christus illo lumine cognosci poterar, cum Christus sit persona secunda; & si ita, tune nec opera redemptionis à Christofatta cognosci possunt lumine naturali. Siquidem qui fieri possir. ut ratio naturalis opera Christi apprehendat, cum ipsum Christum non apprehendat, cujus opera funt ? Et hie fi dicas, quod opera redemptionis funt opera ad extra, & ideo non magis filu, quam Patris: fed funt opera ipfius Deitatis, quia opera ad extra funt omnibus personis communia. Et ideo forsan postumus opera redemptionis cognoscere lumine naturali ut opera Dei, quamvis nec Christum, nec personam ullam eodem lumine cognoscamus. Sieut possumus creationem mundi lumine naturali intellectus cognoscere, quamvis personam Patris (cui specialiter attribuitur opus illud) eodem lumine non cognoscamus. Nimirum fateor opera Trinitatis ad extra effe perfonis omnibus communia: tamen in operibus illis duo funt confideranda. 2. mezzis infa, feu res facta: 2. Tegros megizous, feu modus faciendi. Et ideo licet meagis ipla, leu tes facta fit omnibus communis, tamen modus faciendi non ita: Quod maxime apparet in operibus redemptionis: nam licer tota Trinitas possir dici sensu generali nos redimisse, ramen Teomos mes Lews, modus specialis, & ornovoura illa, secundum quam opera illa exequebatur Christus, erat incommunicabilis: Et ideo quoad modum specialem quo illa operabatur Christus, ratio naturalis illa non cognosceret, quia nec ipsum Christum.

Ratio L.

Dub

scue potuit. 2. Sed cum multa redemptionis opera in natura humana fola erant administrata, ut passio, refurrectio, &c. manifestum est hac cognosci non potuisse racione naturali, quin Christi humanitas, & micaculofa ejus compuosis fimul effet cognita; quam cum lumine naturali intellectus cognofci fuit impossibile, nec opera illa lumen illuda spolceret.

Ratio 2.

a Augustinus,

Steuchus, Eu-

gubin: in perenni sua Phi-

lufoph.

2. 61 Chriftum, & mysterium redemptionis ratione naturalicognosci potuilfent , probabile eft, quod ex Ethnicis aliquis hac exposuffer, apud acutiffimos tamen natura indagatores nihil tale extar, & per confequent probabile est illos illa fidei capita non cognoviste. Scio Morneum 1, Steuchum, Lugubinum 2, & alios I Phil. Morne: de verit: Rels nonnuilos contrarium docuifie, qui non paucis probare satagune, ipsos Ethnicos,

Chrift: cap. 5.6. & Trinitatem, & Christum cognovisse: sed de his polten.

2: Ille luminis naturalis minutie, in nobis post laplum nelique, non plus cognolcant de Deo, & Christo; qu'am idem lamen, cum effet adhuc integrum, & inviolatum: (liquidem fi oculus lippitudine nulla infirmatus folem non videat, certe idem oculus lippiens, & folum non cacus hoc non faciar) at lumen naturale in flato integro, dum erat meridianum, nihil de motte Christi pro peccatis, aut de redemprione nostra à peccato, vel per sommium cognosceret, (ut in confesso est) \* Ergo lumen naturale in statu corrupto, in crepulcula diminutum, hoc præstare non pollit.

Ratio 3. \* Aquin: 2. 2. g 2 art.7. pag. 7. in corp. Ratio 4.

4. Quod pendet ex mero Deibeneplacito, & libero decreto voluntatis fuz, hoe home lumine intellectus naturali nec cognofeat faciendum, nec feiat factum, nifi Deus le feeille revelatione aliqua oftendat. Qui enim fieri postir, ut ea quæ apud le libere fratuit Deus, ulla creatura naturaliter cognosceret? Nam quicquid lumine naturali intellectus cognoscimus de Deo, est per modum causalitatis, & à posteriori, reguendo ab effectu al causam ; ita ut quicquid necessario sequetur de Deo ex politione ercature, illud omne lumine naturali cognoscimus : At propofirum Dei de mundo redimendo per Christum ex politione creaturz nullius deduci possit: (ut manifestum est) Ergo. Nam 6 dicas quod deduci possit ex positione hominis peccatoris, & miferi ; fic : est homo peccator, & mifer, ergo habet Deus propositum liberandi per Christum. Dico, quod ex hoc deduci non possit ulla rationis verifimilitudine, nedum consequentia certa, & evidenti. 1. Quia non magis sequetur ex ratione naturali : homo est peccator, & miser : ergo Deus habet propólitum redimendi eum per Christum; quam sequetur, Angelus est peccator, ergo Deus habet propolitum illum redimendi. At hoc non lequetur, ut manifeftum est, ergo nec illud. 2. Quia posito homine peccatore, (cum homo lapsu Spontanco, le in miseriam illam infælicem sponte præcipitaliet) non sequetur Deum teneri ex lege ulla, ad restituendum creaturam culpa propria collapsam. Nam fi voluiflet, creaturam peccatricem miferia illa in volutam in æternum jufte reliquiste poterat & per consequens ex miseria creatura hoc deduci non possit-3. Posito, quod ex miseria hominis deduci positi Deum velle illumliberare: tamen non sequetur, illum velle hominem liberare per Christum; cum alus modis (modò divinz (uz sapientiz sie visum fuisser) pro beneplacito suo omnipotentissima facilitate hominem in miseriam provolutum liberasse poterat. 4. Nec liberum hominis propositum mediis ullis cognoscamus, nis ille ipse aliquo modo, vel verbo, vel figno fuum nobis propositum revelet; & ideo multo minus Dei propolitum

politums cujus confilia effe facetur Apostolus, & are Espeunne, nempe viz ejus impervestigabiles, quas conatu curioso in zternum quaras, nec invenias: Cum Natura maluir ortus & isa a di compatito acutar in fel tib.g.

5. Si lumine naturali meellectus decretum Dei liberum unam cognofcamus, possumus & omnia's cum major ratio reddi non possir, cur hoc potius, quam illud cognosceremus, cum sint omnia æque libera, ita ut illa faciat, vel non, Sed nos poste omnia decreta Dei libera cognoscere, idque lumine naturali, est manifeste fallum. Ergo nulla possumus, nifi in quantum illa nobis revelare dignabitur divina boniras. Er per confequens, cum datio Christi, & totum mysterium redemp tionis à libero Dei decreto pendebat, lumine naturali intellectus cognosci non

poterar, quod erat demonstrandum.

6. Quia hoc incarnationis, & redemptionis \* miraculum, dicitur ab Apostolo, \* Coloff. 1.26. Mysterium à seculu absconditum, & nobu in filio revelatum. Et prædicatio Evan- 27. gelii, ab codem Apostolo dicitur : ) sapientia in Mysterio, que abscondita est, † 1. Corinth: 2. quam nemo principum bujus seculi cognovit : Nobis autem revelavit Dens per vers 7,8,9,10. Spiritum fuum. Ex his fubfumit Johan: S. hro derus \*. Profetto fi in fapientia vid: Aquin: ib. seculari fuit fitam boc mysterium, ita ut mentu humana naturali indagine inve- & Paraum. nire potuiffet, quorfum opus eft fide ? Siquidem quod credimus, authoritati , quod \* 1oh. Schred. scimus, rationi debetur; modo S. Augustino + fides. Quippe Mysterium, fi myste- opusc. Theol. rium fit , fub rationi naturalis captum non cadit , at fi cadat fub illam, non eft my- cap. 2. p. 300. flerium Hoc enim mysteriorum est proprium; ut aliunde quam ex revelatione cog- \* Agustin lib.t. nosci nequeant. De argumento hoc vide plura, apud | Isaac. Casaubonum ton mayo, de utilitate cre. 2) Savuarior in exercitat: ad apparatum Baronii; & \* Jacobum Capellum in vin- dendi. diciis pio Cafaubono. Et revera novimus ex eodem Apostolo, quod stupenda hac + If. Cafaubin fidei noftra mysteria, Gentibus erant stultitia. Adeo ut Amorara Ethnicorum exer: 1. ad spjudicia, Christi croupxworr, paffionem, & refurrectionem rifu, & fannis dignam parat: Baron: judicarent. Notifimus est ille locus, & in hanc rem appositissimus, Act. 17, 18, 19, cap. 10, nam. 18. 20, 22. Ubi cum Athenien fibm, (nimirum orbis terrarum doctiffimis) Christum \* Iacob Capel. Jelum locurus effet ; iplis videbatur Levar Saucoviar narazzakeus arau feil: in vindiciis pro ipfis videbatur novorum Damoniorum annuntiator effe, (ur reddit vulgatus inter- If. Cafaub. 1.3. pres) & rationem reddit Apoltolus. on riv inouv, ny rlu dvasaouv a vrais cuny- cap. 5. Pedilato, Quia fesum & resurrectionem annuntiabat. Adeo manufestum elt, Jelum, & refurrectionem, iplis nova, & inaudita vila fuiffe; & ideo lumine naturali non erant prius cognita. Et rurfus, verf. 19. doctrina Evangelii, ab ipfis dicitur, noum didazi doctrina nova. Et verf. 20. Zevicorm 30 ma eiggepeis ete ra's axoa's nuov, Nova funt que auribus nostris infers. Nimirum iple Paulm tanquam novator impius infimulatur, (ea enim nequitiz factiola perpetua perverficas) licet ipfum Christum, aternum Dei filium, weg The xuru Boxine xoone \*, ad \* Ephef 1. 4 munus hoc ordinatum, ipsis annuntiabat. Et versu 32. ipsum Apostolum, x λευαζον, irridebant : Nec hoc folum of πολλοί, è plebe, aut vulgo aliqui fecêrunt : Tres " To Emuseiar zi To Eroinar orgonow, ipfi nempe Philosophi, Epicurei, & Stoici. Adeo Athenis, in Areopago, inter iplos Philosophos, inter aplos Stoicos (quorum doctrinam infigniori encomio honoravit Ethnicorum optimus. Iiii

MADIO, Badeis K WEGO KAPGE William Dalling MANIGE EIS TO dexelor and Sov ¿m Aldwai, que be reddit Cruferim : Difci. plina verò Stoi ca, fi cum gravi & mansueto animo temperata fit affurgit imprimis, or reddit frudam fu. um peculiarem. Plutarch: in vit: agid. 6 Cleom: p.805.1 De quibus eria maju quid pronuntiat: vir Plutar: major, Austinus Martyr, qui dicit eos de moribus preclare docuife, or ideo celos fuiffe के उहा है। ETOINEY SOY-שמדשי , בדובולא

עמאולה עסד עמא

20200 KOOLLOE

שאבסימסוי, עני-

worder, x 75

pover Das dida-

Her Apol I.

pro Christianis.

pag. 46. B. C.

+ Fauft: Socin:

\* δ Γι Στοϊκός optimus \*) Doctima Christi non modo non erat naturaliter cognita, sed & not single sages, has in hac re Romanorum judicia; Quod ex Judeu disca Rome degentibus, Alt-28,22, qui Paulum sic alloquuntur: σει μ΄ της αίρουπος παύτης, γιωςον δειν είμιν δη πανταχε άνπληστω. Nimirum doctrinam Evengelii übique contradictioni esse αίχειον αίχαθου, αίχαθου σου σει το οδικείον αίχαθου, que contradictioni esse contradicti

Per mortem alterim faltum eft Sperare falutem.

Quam vocem à diaboloprofectam aftern fo. Pi foator, in Redublicat, ad Courad. Worfliam, p. 2, pag . 202. Sed hac mitro ur abunde manifesta, & & Meraphysicis, Theologis communi fuffragio approbata. Nam fi ulla fidei nostra capita rationem naturalem superant, hæc illa erunt de redemptione per Christum mysteria : Et hinc eft, quod antique hærefis novi vindices, mysterium redemptionis per satisfactionem Chrifti, ore blasphemo, Commentum + quod à faoris literis ipfoque lenfu humano, Or divino abborret, errorem fædum, & execrabilem a, & Satane b impoficiam (horresco referens) pronuntiant. Sed forant haretter infames, & antiquieus meritifimo anathematum fulmine suspermou, quod urcunque ratio naturalis Evangelii mysteria nondum revelata, non inveniat a revelata ramen juste admittat : cum rationem naturalem utcunque superant, ei tamen non contradicunt. Obedientiam fides diseant, & illa Evangelii Svovonos, si occurrant aliqua credanta finon capiant. Valeant objectionum minuta, cum in Deum, & ejus verbum militario. & fi quid durius occurrat, & ut ribi videatur impossibilius, spiritu majori & nobiliori zelo animato, dicas cum magno Patre. Ideo credo quia est impoffibile.

Sed hic dubio occurrenti paucis fatisfaciendum, quo expeditior fiat progressus. & fucceffus fœlicior. Multi enim magni nominis, & ingenii , eo propendent, ut eriam Gentes lumine naturali, & Trinitatem, & Christum, & multa de Deo cognoville afferunt, que illas non cognoville superius demonstravimus. Sic Raymun. due Lullius (apud Nagarium c, & Vafquem d) afferit fe media inveniffe varia, in manifestam Trinicus Sio Seigiv, valitura. Multa habet clariffimus Morneus de veritate Relig. Christiane, cap. 5. 6. ex quibus oftendere conatur Gentes etiam, non obseuram Trinitatis, & Christi notitiam habuisse. Idem etiam conacur noxum desaros Steuchm Eugubinus, de perenni Philosophia. Idque ex oraculis Sibyllinis, e fragmencis magicis Zoresfiris; (ut supponitur) Baffrianorum regis; quorum nonnulla cum scholis Pterbonis, & Pfelli, edita funt à fobanne Opfopas, una cum Oraculis Siby Hinte Parif: ann. 1607. & à Francif, Patricio, in Zoroaft. & ejus 220. Oracul, Chatd. Hamburg, 1595. Quorum omnium reftimonia fideliter collecta invenias, apud Jacob, Martini Exercit, Metaph, lib. 2. Theor 9. P.730. & deinceps: ubi mulea collegit è Sibyllis, Zoroaftro, Trifme, gifto, Hydufte, Orpheo, O'c. Illum vident, qui illa. Er ut quod res eft dicam . multa habent prædicti authores, de Trinitate, de Christo, & variis Evangelii ca-

Dialog, de justificipag, 16. a Vid. Socinum de servat: lib.4. oap. 1,2,3,4,6,11. b Smalc: disp 4. contra Frantz. \* Dub. c P. Nazarium in 1. p. q.32. art.1. pag, 132. d Vasquez etiam in 1. p. disput, 133,

Diribus ; ut videre eft ex variis corum restimoniis à Paribus adductis: Justine. Athenapord, Clemente, Lactantio ; & prafettim in verfibus illis notiffimis famid Eusehium c, & Augustinum d) quotum luera initiales hac verba exhibebane; c Euseb, in O. I nous, Neusos, Ges, Tros. Zaring. Ex quibus deduci pofic videtur, thefes noltras rat. ad Sand. priores elle erroris manifelti confcias, in quibus poste genes ul lam Trinitatis, aut Cal.c. 18.

Christi nothiam lumine naturali acquirere, fidenter negavimus.

Ut huis argumento nonnulla in genere faltem relpondramus, (nam ad teffimonia omnia in particulari adducta respondere nec liber, nec licer) Dico 1, de Sibyllis quod, utcunque certiffimum fit Siby las multas ante natum Chriftum fuiffe. cafquevaticinia multa edidiffe; tamen omnia que Sybillarum nomine hodie circumferuntur non funt genuina , led multa & alim, & hodie fuppoficitia fuh tanto momine prodibant. Nam t. inter Oracula Sibyllina per Opfopeum coita, lib! 2. pag. 182, Dicit Sibylla le in arca fuiffe cum Noe in Diluvio, quod infolens plane. & rationi incongruum : cum ex communi confensu scriptorum probatiffimorum receptifimum fit, Mofem effe fcriptorem antiquiffimum; quod omnino fieri non potuit, fi Sibylla hac noftra in arca cum Noe fuerat. Quia fic Mofemillam praceffife neceffe fit. 2. Ipfa Sybylla page a6 sidicir Otaenla hac conferipes effe mille quingentis annis post Gracorum imperium: incertum est fatror quodnam imperis Graci initium facit Sibylla, sed undecunque illud sumarur, five à regno Argivorum, leu Sicyoniorum, live Athenien fium, de regno Solomonie, de quatuorimperiis. &c. vana fint neceffe eft Sibyllæ Oracula, unpore poft res geftas prolata. Sed & L. s.p. 2 22. Dicit Sibylla fe alterum incendium ædis. Vestalis vidiffe : hoc autem. (telle Eufebio in Chron: ) contigit anni Dom: 199. Sub imperatore Commodo. Vide plura apud foh: Opfopaum a, Quin & Dionyfina Halicare diciteriam fuo tem a foh. Opfopa:

pore inter Oracula Sihyllina nonnulla fuiffe supposititia, b en dis (inquit) sveiavoy. in prefat: Ora-Tol Tives currenomulios rois Espundeioss, Quod idem confirmat locus illustres apud cut Sibyll: pre-Cornel. Tacit. Annal. 6, Ubi cum relacum fuit ad Senatum de libro Sibvlia, quem fixa. Ganinius Gallus Quindecimvic inter cateros ejuldem vatis recipi vellet ; mifie le Diony (. Hali teras Cafar, quibus Quintilium Tribunum commonefecits Quiamulta vana fub carn: sit lib.4. nomine celebri vagabantur. Sed manifestius est, quam ur probatione operofa indigeat, nonnulla & olim, & hodie circumferti Oracula Sibyllis aferipta, qua tamen Spuria Sunt, & Supposititia. Nec hoc difficetur Reverendis. Ciceft: Episcopus Montacutius o mayo, ni Savuas 1 . Apparat . 3. p. 134. 4. Sicut in confesso eft nonnulles versus Sibyliz accriptoseffe spurios ; fic & multos effe genuinos, & legitimam Sibylla fobolem. Hocetiam agnofcunt ii qui cos oppugnant. Nempe Opfo. peus in prafat, ad Oracula Sibyll: Ifaac: Cafaub:ad Apparat, Card: Baron, num,

18. Quin & fatentur Sibyllas de Chrifto etiam aliqua prædixifie : Sic facob: Co- \* In qui bus do bellus in wind: pro Ifaac: Cafaub: lib. 2 cap.5. Dicit Cafaubonum non negare Si- Siby W. carminibyllas fuiffe, necearum vaticinia, eaque de Christo : fed folum negat apertiora illa bus loquitur) de carum Oracula ipfis scriptis propheticis clariora. Quod & iple Cafaubonus rotun. Deo & Chrifto, de proficerur Exercit: 2.cap 8.ad anh. 1. num 15. Sed ulterius, 5. Concedo quod & getibus muloracula illa clariora, que ipfum Christum \* nominatim indigitant, (aliqua saltem) tascripsisse maur versus illi, qui A'neggraides dicuntur, ab Eufebio citati in Orat: Conflant: ad mfe fiffime co-Sandum Carum cap: 18, poffunt pro gennino Sibylle foem, falvis fidei, & historie probarur I finds principiis reputari : Imo aliter reputari falva antiquitatis reverentia vix poffe, Nam origilib. 8.6. 8. A. Certum est quartam Virgilit Eclogam à Christiano nullo fingi potunte, upote paga 019.

Iiii 2

d Aug de Civit. Dei 1.18.6.23.

1 Salonino Pol-Lionis filio multa attribuit Vir gil.que Christo dicuntur à Si. byllis attributu. Que Chri. Stiant ita probata funt, ut Graci banc &c loga Grece co verterent. Et D. Hieronym.ad Paulinum affirmat Maronem fui Me fine Chri-(la Christiani Quin & D Aug |entit Sp per os inimicorum & & fatis constat Secundianum pi fore, O Marcellianum oratorem, buius ecloga ver fibus confideratis factos Cobort. ad Gra-

ante Christum natum à Poeta compositam, 1. Certum est etiam illum in Ecloga illa verluum Sibylle Cumesparaphrafin inftituere. 3. Certum eft ea qua in Eclopailla dicuntur, Christum manifeste indicare, nec alii cuiquam quam Christo applicari poffe ulla rationis verifimilitudine surcung; Poera non intelligens de quo Sibults loque batur, Salonino Politonis filio adaptabat, licet illi nequaquam convenientiacim tamen Christo applicata ad amullim quadrant ut fule & appositissime explicat Enfebius in Orat Confidental Sand. Cel.cap, 20 Ethanc Ecloge Virgiliane cum Christo congruenciam adeo manifestam putabant duo Romani (li verum fic quod narrat P. Ramus infuis ad Ecclogam prædictam notis, pag. 76.) Et ii adhuc Ethnici, ut pott Eclogam perlectam, & analogiam attentius confideratam, ad Christi fidem converti funt; quem illa Ecloga manifelte prædictum colligebant. as 'Axposmes illa in qua litera initiales has voces efficient; Inove. Xelede. Oer. TIG. Zarie. Zraupes, genuinam fuiffe Sibylla Erythree fobolem nullus dubito cum Authoritatem habeat adeò indubitatam cui innitatur Eufeb enimioco citato, dicit illos mendacii manifefte convinci, qui negant haceffe Sibylla carmina led & Christianis in caufa fuz fubfidium efficta, Eft enim in confesio (inquir) 70 Kenepara deterumenta to nomulati, platere y neiv te auto eis the Pagalar die-EXECUTED , thempe Giceronem poema illudlegille, & in linguam Lannam transfulfies & suis scriptis inferuisse. Quod utcunque in ejus scriptis hodie non apparet, tempoce tamen lufebit extitiffe nulla ett dubitandi ratio. Nam fi aliter, ad Ciceronem nunquam provocaffer Eufebius; sic enim ansam calumniandi manifestam Ethnicis; dediffet sillimque fallitatis adeo aperræ jufte redarguiffent, fi niltale apud Ciceronemeo tempore extirilet, sed & iple Tullius lib, adhuc superfitte de Divinat 2. Sicait. Neque eft illud carmen furentis, quod poema ip fum declarat, eft enim artie & ditigentiaporius quam concitationis motus : tum verò ea qua aneograis dicuntur : ea certe magis attenti animi funt , quam furentis. Atque in Sibyllini (inquit) ex primoverfu cujufque fententie primi illuliteris illius fententia carmen omne Sanctum locutu pretexitur Lea ut A' neggrais illaporius videtur Sibylla opus, quam ulla è reliquis carmina. Quod ulcerus Luadeat optima fidei Historieus Diony [. Halicarna ffaus Ant tib 4 qui cum dixiff einter Sibyllinos verfus nonnullos effe fappoficies fabjungit; exergorran Tais vareuliais exessivion, deprehenduntur tamen (inquit) Acroffichidum diferimine. : Adeout Halicarnaffeo Axeosrysilla erat quafineithetor, & indicium ad dignofcenda genuina & & zmore Sioyliz carmina, à fouris, & Supposititiis. 5. Dato hoc, quod carmina illa, quæ Chriftum manifestius prædicunt, funt genuina Sibyllæ oracula stamen penitus negamus illam lumine naturalihæc cognovifice Sed folum revelatione a: & ided fi hæc noverat, tamen non fequetur, quod lumine naturalicognoverat, ex quo manifestum erit thefin nostram effecbrifianos. manere inviolatam. Siquidem omnis retro antiquitas Sibylhas fæminas fatidicas. Hee p. Ramme prophetiffas, & Deoplenaseffe arbitrabatur : nec scribere illa quæ lumine natuin Virgil 4.Ec rali cognita invenifient, fed que numine inspirante revelatione habuiffent. Et hine eft quod Laffantim b, & Euffathius evolebant omnes fceminas numine cora fuß. Mart in repeas, & afflacas, & Scopoguphas Sibyllas dici. Idem etiam Ifiodorusd:

cosp. 34, ubi dicit Sibyllam illos docere en medunames emmvolas d'a genouov ex afflatu potenti per forres . G. b Ladan. Inftit. lib. 1. pag. 23 . Euftath. ad Homer B. pat wo. d I fodor Orig. lib. 8. sap. 8. pag. 1019, nam. 30.

Proinde

Proinde igitur, quia divinam voluntatem bominibus interpretari folebant, Silya nominat a funt, ficut enim omnis vir prophetans, vel vates, vel propheta diciturita Omnis famina prophetans Sibylla vocatur. Strabo e de Sibylla Erythraa fic lo- e arreto George quient: on de epuspour Zibunda der ertes is martien juin tobraggaiortis. Tot A'ASE and por de ann lus + autor reonor man min. ranguern Adminis of c. In Erythrisest sibylla quedam Numine efflata, & divinatrix antiqua fane mulier tempore Alexandri alia quedam fuit , codem modo divinatrix , nomine Athenais. Ge. Et idem Strabet alibi appellat carmina Sibyllæ non retonis naturalis inventa, fed χρησιώς, O acula à Deoprofecta. Et apud Suidam. Σιβυλλιάν occurrit, αντί το χενομών έπιθυμει μαντικώς έχει, χενομές φαντίζε), pro oracula defiderare, &c. χενομολόρος γαρ η Σίβυλλα, η μέγα φερνει κ επαίρε). Sily la namque vates erat, grandia quedampratendens, elatoque animo pradita. Et adhuc expreffius, & in terminis apud Eufebium. in Oration. Conflant. ad Santt. Cætum capt 18. 2 Taura Ti สอุปรัชญ อีกลองที่ Seo Sev อสารท เพียนทอบ Eau ( 1.e.) Atque ifta in virginis animum Divinitus illabebantur & Et hinc eft quod Sibylla apud Scriptores gezcos, er 369, gVid. Reveren: Deopopos, Jeopa G, Seomolis G, Seoponium, Teopoponos, &c. appellabatur. Aded manifettumett, frenam omma Sybillæ oracula effent genuina, tamen' ex iis concludi non po fir, illas lumine naturali Christum cognoviste, ex eo quod de Christo nonnulla prædixerunt, cum in confesso sit, illas non ratione naturali hæccognoviffe, fed revelatione divina Jeo Ser Ccilicet, ut cum Eufebio loquar, Vid & mayu R. Montacutium in Apparat. 3. & dottiff. Th. Fachfon. de cognitione fefu Christa e.8,9. Et hic fi objicias (cum Cafaubono ad apparat: Cardinal. Baron: num 11. Et Facob: Capello in vindiciis pro I faac: Ca faub. lib. 2 cap . 5.) Si genuina fine illa Sibyll z oracula, qua de Chrifto adeò clare pronunciant, tum videtur verum non effe quod dixit Pfalmifta, Pf. 147. 19, 20. Indicat verba (ua facob: Statuta fua & judicia Ifrael: non fic fecit genti ulti, &c. Nec quod dicir a polto us ad Col, 1. 26, 27. phi incarnatio Chritti dicitur mysterium à seculis absconditum, &c. Cum Sibylla nonnulla clarius cloquitur, quam ullus prophetarum. Nempe huic objectioni abunde larisfecit Doctiffim. Tb. Jack on . ubi supra cap. 9. pag. 47,48,60c, Illam igitur paucis expediam. Dico 1. Quod Sibylla hac de Christo oracula, vel ita potuit pronunciare, ut ipfa intelligeret, & fibi accommodaret in faluns æternæ fublidium : & hoc omninosentire videtur Eusebius loco toties chato : ubi illam ided beatum pronunciat: uaragian de souse a unto xolva (inqui) lui o ownip seexs. Eato oppositivities cours of nuiv oppunderas, &c. hoc cl., Beatam cam puto, quam fer rator vatem, addivinandum de fua in nos providentia felegit. Nec ulta ex hoc dogmate sequetur inconvenientia ; cum Deus quos, & quando vule, coiam a Fuffin: Mart extra vitibilem Ecclefiz cœtum facilitate omnipotentiffima ad fe trahat, & verita- in Cohort: ad tis notitiam benigne impartiar. 2. Potuir Sibylla oracula harc ita pronuntiare, ut Gent pag. 34. ipla tamen non intelligeret, fed (gratiofa Dei providentia ita ordinante) ut in Vid. Pet. Re. Ecclesia futura commodum essent cessura, potius quam sum. Sed & hoc etiam mumin Eclor: effe jufte potuit fed an ita, an alias fuit non fatuo. Quamvis & hoc pofterius Fu- Virgil: 4, ubi finus afferere videtur, ficenimille 2 Delas pap toto nuiv wegwolas topov yopove to it inducit D. Aug: axovras (de Orpheo, Sibyllis, & alis Gentilium Cemptoribus, loquitur qui de Chrifto, dicente spisan-& Deorecte pronuntiarunt) Tétus, ra 📸 των σερφητών σει ένδς Des einnueva Aum locutum ansh il) Que fic reddit ejus interpres : Divina namque phovidentia de nobis hoc fuisse per os opus fuit, ut illi velingratiis ea qua à prophetis de Deo uno diffa sunt, testimonto inimicorum.

lib.14.p.614

Lib. 17. 771. Tor Panatar E PREMERON THE ZIGUANNS SENT ouois Gc.

Montac. Appar. 3.num, 28.

b Vid dottiff; Montacat, uppara. 2 num. 28. P. 135.

e Aquin. 2.2. quest: 2. art. 7. ad tertium.

fuo vera effe comprobarent. Er Sibylie eodern modo vaticinata purantur à Balilio. ur olim jumentum Baldamb, 2. Cum dicit Apoltolus doctrinam de Christo fuiffe mysterium à seculis absconditum ; hoe non potest intelligi. 1. Quod cognitio illa erat abfolute abfondita, nullo eam affequente : novimes enim Patres sub antiquo fædere Christum cognovisse, idque nocitia expressa, urcunque non distincta sed valde imperfecta. Quod manifestum est ex Apostolo ad Hæbræos. 11, ubi cum longum fidelium caralogum enumeraffet, fubjungit: Hi omnes morrui funt in fide. & promiffiones (feu Chriftum promiffum ) non acceperunt, fed moppe Dev wirtes idorres, è longinquo videntes. Ubi eleganti metaphora cognitionis corum imperfectionem exprimit, cum en que e longinquo vidimus, imperfectius cognoscimus & indiftinctiùs. Nec folum Judzi aliqualem Chrifti notitiam ante ejus na tivitatem, Deo revelante, affecuti funt , fed etiam Gentes quod manifestum effe probat Aquinas c, Quia fob 19. dicit Sanctus fob, Novi quod Redemptor meus vivit. 2. Ex dicto Sibylla, apud August tom: 6. lib: 13. contra Faustum Manichaum, cap: 15, August: ibidem & Aquinatem qui vellet, videat. 2, Igitur dicendum, quad licet cognitio Christi non eras absolute mysterium, & prorfus absondira, nempè ex parre rei; tamen quoad gradum ejus lub Evangelio revelatum, adeò clare jam illum, naturas ejus, & officium cognoscimus; ut revera quoad hunc g adum, & modum possit juste dici mysterium, & antiquis illis ante Christum natum abscondita. 2. Cum dicit Pfalmifta, quod Gentes legis divina notitiam non habuerunt: fi de lege judiciali, & ceremoniali intelligatur, fateor, eas nullam hubuiffe nifi à Judais mutuaram. At fi de lege natura, & morali intelligatur.cereum est, illos cognicionem ejus aliquam habuiste; cum lex natura fit cordibus omnium inferipta, charactere adeo duraturo, & firmiter impresto, ut nec post lapfum. necdum ulla manentrationis, & humanitatis vestigia, sit totaliter obliteranda, Sed Judzi przeerhanc legis moralis notitiam ipfis innatam, totam legem moralem accipere digito Dei in tabulis inferipram. Ita ut maxima hic est inter Judzos, & Gentes diffantia, respectu cognitionis; dato hoc, quod vera, & genuina fint omniaprædicta Sibyllæ Oracula. Nam 1. Judæi habuerunt legem judicialem: & ceremonialem fibi à Deo ipfo datam : Gentes non fic. 2. Habuerunt legis moralis cognitionem, non folominnatam illam, & imperfectam quam omnes naturaliter habemus; fed & revelatam à Deo, mandata ejus moralia diffinite fcribense, & ipfis tradente: Gent's non fic. 3. Judæi habuerunt Sacerdotium ab ipfo Des institutum, in quo omni tempore, populum suum ad veritatis cognitionem adduci voluit: Gentes non fic. 4. Deus Propheras suos ad Judzos perperuo mifica at de voluntate ejus ab iis cognoscenda manifestius intelligerent. Gentes non fie docuit Deus. Aded ut jam fi perpetuam hanc Dei mudagwias, qua populum fuum Deus ad sui notigiam perduxit, cum Genrium Sibyllis, & earum de Deo no. citia conferas; ( quarum una, aut altera folum fuit, caque feculo uno, autaltero, hæcetiam Oracula fua tanta obscuritate involvens, ut illa alii non intelligerent, ut pater in doctiffimo omnium poétà Virgitio , ea quæ de Christo dictafunt, Salonino Pollionis filio applicante; imò forfan nechbiiph cognita.) Si (inquam) hanc Gentium de Deonotitiam imperfectam valde, & non ultra crepulcula provectam cum cognitione Judzorum meridianasclaro jubare effulgente, conferas : farisapparebit quam juftedinit Pfalmifta, Pf. 147. 19,20. Annuntiat verbum fuum facob: 6 judicia sua Israel. Non fecit Taliter omni nationi, & judicia sua non manifestavis

is. Nempe manifestum elt, quod taliter non fecit; talem gradum, & menfuram cognitionis Gentibus communicando: tamen hoc non impedit, quin gradum

cognitionis aliquem ipfis pro beneplacito communicare poterat.

Hæc de Sibylis dicha funto. Quod ad feriptores reliquos (Trifmeriftum, Orpheum, Hydafpem, & alios in hunc finem adductos, ut probent Gentes lumine naeurali nonnulla de Trinicate, & Christo cognovisse) speciat : Dico, t. Quod non vacat fingula corum testimonia figillatim examinare. 2. Dato quod omnia illa aux adducuntur teltimonia, effent genuina, & tantorum parentum progenies indubitata (cujus contrarium tamen de M Trifmegifto oftendit If: Cafaub: exercit, T. num. 18.) camen fidenter nego illa, que de Trantate, aut Christo Philosophantur, fuiffe naturaliter cognita. At inquies, unde ideo, fi non à lumine naturals habuerunt? Dico, L. Vel ex revelatione divina, ipfis gratuito indulta : Deo Eccles fix fux fic profpiciente, utex ipfis Ethnicorum feripus haberet tela, in ipfos Ethnicos valigura. Quod Justinus observavit, ubi suprà : nempe in cohortar : ad Gracos, pag 34. E. Vel 2. Cognitionem illam habuerune à Judeis mutuatam. Sic magnus Clement: Alexandrinus Padag: lib. 1. pag. 1 16. Cum multa de Deo dix flet è Deuteronomia; subjungit, & Platonem idem inde habuille : 2 careu-Sev rands is o Matron paston, Go. Et Bafil: Magnus tom. 1. pag. 502. In verbailla, [In principio erat verbum] dicit; rawra olda mondes, x 70 EEw 78 16+ DE THE ANDEIRS DAVILLE OFTER, XI TOIS EAUTH OUTTRY MAGIN EXTREPT TON LINE ouites, xxeming 20 o Sabox 9, Oc. Ubi dicit aperte Gentes muita è scripiur 2. in sua scripta transtellie; dien enim se hoc novisse; & rationem subjungit: มล์สิทธ วณ่อ อ อิเลออล Quia fur cft Diabolus, & divina impie furarur. Notus etiam est ille locus Diodori Siculi d , Qui cum verba facit de legumlatoribus an- d Diodor. Sftiquis, qui fimularunt fe Deorum munere acceptas leges popularibus fuis conftitu- cul. Bibl: Hift. iffe ; hæc confestim subjicit. 2 4 3 rois Induiois Mastud roy Law connert lib, 1. part, 2. whov Stov accomminadar too vouse curry Sidevar. (i.e.) Apud Judeos Mosem finxisse Deum illum qui fas cognominatur, leges ipsi tradidisse. Adeo manifestum est Graces Mofen cognitum habuiste, & nomen Jehova ; Jehova enim Vid: Miftels iplis erat Iaw e. Nam & iple Diabolus in Oraculis Apollinis Clarit, hoc nomen facr: Nicol: Deo summo attribuit : Is enim consultus, quis Deorum effet qui vocatur Lao hac Faller lib. z. inter alia respondet f.

Φράζεο τον πάντων υπατον θεον εμιών Ιαω. Cunctorum fummum Divorum habeatur fao.

Sed norum eft Gentes Dies fuis nomina tribuere, ab Hebrai mutuata. Sic Bac- lib.1.cap.18. thum fuum "Taxyor appellant, voce ab Hebred Jah, deducta; folum terminatione, & pronunciatione Greca adhibita. Et hine in Bacchi facrificiis, exexeu Quod Gentium Lange ingeminabant : Quod loquendi genus certiffimum est ab Hebrei mutua- Philosophi, 60 tum. Nam licet A foulus vocat exexeu "lange, Splumdes emig Dequa; vocem Poeta multa d lamentantis; tamen dubium mihi lubeft nullum, quin fit lætantis vox ; Ita ut fi- Mofe & Proeut Judai dixerunt Hallelu-jah, Deum laudate ; Ita & Gentes, (Demone fic in- phetis haufeftigante, & Dei cognomenta impie affumente) Judaorum fimias fe præftiterunt, runt, Vid: Ray: dicentes ; exexeu Lange. Fustinus enim, seu quis alius sit author irbelli, cui ti- Breganium in tulus : Quaft: G' Refpon: Orthodox: poltquam quafivir, quid fibi vellet 'Ann. Theolog: Gent. Asia, tandem respondit mera menus vurnoure to or. Vid: Dan: Heinfi in Ari- Engrat: 4 cape flar: Sacro in Nonnum, Exercitat:1, cap. 1, pag. 12. Cum ideo manifestum fie 18,19. p. 155.

cap.6.pag.192, 193.

f Macrob Satur.

1. Deum & deinceps

1. Deum multa Gentibus revelasse; & a. Quod multa à Judais, nimirum Dei populo acceperunt, & in scripta sua transtulerunt; dicimus, si quæ apud ipsos occurrunt de Trinitate, de Christo, & similibus sidei nostræ capitibus, quod hæc vel revelationi divinæ, vel Judais debent accepta referre. Et per consequens illa ex iis testimonia, quæ usitate adducuntur, id quod volunt, nec suadent probabiliter, nedum evincunt. Si quis specialiorem locorum solutionem desiderat Jacob: Martini videat Exercit: Metaphys: lib. 2. Theorem: 9. pag. 759. & deinceps.

His ita constitutis videndum: 1. Quibus medus Deum esse naturaliter cognoscamus. Et 2. Quousque ex illis mediis Deum cognoscamus. 3. Objectiones
sunt ponenda, & solvenda. 1. Igitur media quibus Deum esse ostendamus, sunt
vel 1. Inartificialia, seu arexua (ut loquitur aristoteles ") qua ex arte nullà, aut
disciplina dependent: 2. Alia sunt media artificialia, qua sum arti originem de-

bent, que surema à Philosopho dicuntur. Sit ideo thefis 1.

Deus est naturaliter cognoscibilis mediis inartificialibus, Notan : tamen hze media non dici inartificialia in quantum à Meraphyficis proponuntur ; illi enim rationem in se inarrificialem modo artificiali proponunt. Sed dicuntur inartificialia in ordine ad illos, qui fine arte ulla aut disciplina, his mediis Deum cognoverunt. Quod autem mediis hisce inartificialibus Deum naturaliter cognoscamus. firmissima discursus evidentis consequentia deducir possie; Sic : si il Deum & cognoverunt, & coluctunt, quibus attes nulla erant nota, fed fub perpetua barbarie câque summa ingemiscerent; cum neceste est, ut medits inartificialibus ad cognitionem illam affurgerent, cum arres nullas habuerunt quorum adjumento Deum cognoscerent. At verum est prius, ergo & posterius. Propositio est per se manifelta. Min: confirmatur ex longa omnis zvi experien ia, cum manifestum sie gentem nullam adeo fuiffe barbaram, & literarum omnium ignaram, quin Deum agnovit, & coluit. Sic enim Tullius lib. 1, de Legibus. Nulla gens tamimmanfue. ta eft tam fera , que tametfi ignoret qualem Deum babere debeat ,tamen babendum fciat. Et idem Tullius lib. 1. de natura Deorum. In omnium animis Deorum notionem natura impressit; que enim gens hominum, quod non habeat fine doctrina anticipationem quandam Deorum. Nechoc folum affemit Tullius, fed mutuatum è Cryfippo & Stoicis dogma propoluit: qui aperte afierunt, the mis Seome & sol-An Liv Tiva, quandam deitatis prælentionem, universas artis regulas, & præcepta antecedere. Et hine eft quod Dion Profaenfis apud Ptatarch. dixit,perfuafionem de Deo effe vel acquistrant, emineror; vel innatam, nobis à natura infiram, quam vocat maxatav mego, i ex beiv eineip, ed' aveuper Textunerar crepterego, ed par. n' Barr voeswoar northe mes curiseur. Nempe, cognitionem illam Det infuan appellat, Antiquam per fuasionem, qua nullum babert, aut dici poffit argumen. tum certius, fundamentum in communi pietatis pofitum Hæc autem veritas ulcerius parcat ex Acofta a. Benzono b, & aliis, de rebus Indicis; apud quos certiffimum eft miseros illos India incolas, præfertim, Occidentalis, (quos nec homines effe cognoviffent, nisi aspectu magis humano, quam ingenio) & Templa, & Sacerdotes, & Deos habuiffe, L'mul & coluiffe. Qui utcunque Deos multos effe cogirabant, (intellectu infælici laplu multum occeecato) tamen de Deo luo lummo dignitis cogitabant, & augustius: Dum deitatem ejus immensim putabant & omnipotentem , & ideo ejus templo tectum nullum superinducebant, cum Illum teffis comprehendi non poffe crederent; nec Sacerdoubus fummi Di ftipendia alü

\* Ariff: Rhet:

3

Thefis 1. s

a Christophorus Acoft: in Epift. Ecclefiaft.de rebus Indicis. Et apud Emman: Acoft: Comment: rerum in India geftarum. Et Fofeph: Acoft: de (brifto rewel: tempor: movi finis b Hieron Ben-Zon: in Hiftor: de repert: Occi. dent: India à Christophoro Columbo: & in wift: novi orbis.

aliis concessa indulgebant, quia in cumulatam suotum alimoniam, potentiam istius Dei abunde suffecturam pronuntiabant : cum ideo certum sit miseros illos homines, quibus artes nulla suppetebant, Deum cognovifie ; necesse est ut medis inartificialibus hanc Dei notitiam acquirerent. Adeo innata est homini deitatis notio, ut humanitatem exuat necesse eft, qui Deum. Sed de notione hac Dei innata superius diximus, cum Deum esse naturaliter cognoscibilem demonstravimus. 2. Cum ideo homo mediis inarcificialibus Deum cognoscat; manifestum erit. illum multo magis posse Deum cognoscere mediis arrificialibus, & corregione. Ratio est, quia quicquid homo fine arte cognoscat, illud cum arte perfectius apprehendat . & evidentius : cum artes naturam perficiunt , & ideo generi humano post lapfum funt concesse, ut subobscuram rationis scintillulam, in flammam puri-Orem expergefacerent. Pergam ideo ad media artificialia, quibus Deum effe fcimus. Et hic (quod clim dixit ad Lucilium fuum Seneca.) Rem baud difficilem fatturas Jum, caufum Deorum ago. Nempe manifesta deitaris vestigia in creaturis, & providentià illas perpetuò fustentante, non obscure videat vel hippiens intellectus oculus: Prafentem refert qualibet berba Deum ; (inquit Poëta.) Quodetiam eleganter expressit Theoph: Antioch: † n. ra mayra o Deds emoinou et un or nouveis re The Theoph: Aut: iva dia The epowy produce tas x von 3n to pleye dos aute. na datrep 30 Jugi en air Spa ad Autolycum, πω & βλέπεται, αορατος έσα ανθρώποις, δια δε της κινήσεως το σωματ @ voei του i lib. 1. pag. 7 2. 40χή. 8 τος έχοι αν κ΄ τον θεον μι διωα θαι ο σαθιώ αι έστο ο φθαλιών αν θρωσί. Α. Β. var, Sai de The megvolas, ni off span dute Brettera, ni vositat, &c. Nempe Deus univer a cum non erant creavit, ut ex operibus fuis quam magnus fit homini innotesceret. Ut anima in humano corpore non videtur invisibilis existens, verum ex corporis motu cognoscitur : Sic nec Deus humanis oculis videri potest ; ceterum ex providentia, qua fingula ordinat, fuifque operibus afficitur, & apprehenditur. Quemadmodum fi quis cernat navem fuis ornamentis infructam mare fulcare. 69 portum appellere, certe credit aliquem à quo gubernetur, in ed effe gubernatorem. Et certe nemo eft adeo abjecti animi,quin credat Deum effe gubernatorem omnium, quamvis oculis carnalibus eum non affequamur. Nimirum argumenta ad probandum Deum effe multa adducunturab antiquis contra Gentes disputantibus; ab Arnobio, Lastantio, Athenagora, Justino, Tatiano, Theophilo Antiocheno, & aliis : Vid: Anselm: quorum rationes adducit Pet: de Attiaco in 1. fent. q 3. easque non solum non co in lib. suo cont; gentes, fed & fophifticas effe fidenter pronuntiat. Cenfura dura certe, fi non & im- Infipien dicent: modelta : quamvis (ut quod res est fateor) etiam apud Patres illos rationes mul- in corde fuo non tas fuadentes potius, quam cogentes invenias; tales scilicet que animum adhuc es Deus, dubitabundum alliciant ad affentum, non cogant. Sed recentiores veritatem hanc preffiùs demonstrarunt, & nervosiùs. Qui scire vellet, videat Fran: Suares: Met. to 2, diff. 29. Nazarium in 1. p. q. 2, art. 1, 2, 3. præfertim art. 2. controv: 2. Ferrarienf: contr: Gentes, lib 1. cap. 13. Aquin: 1, p. q. 2. art. 1,2,3. Durands in 1. dift: 3. 9 1,2,3,4. Et Scholaft: communiter in 1. p. q.a. Et in 1. fent dift.3. Et multi apud Johan: Martinez in 1, fent, dift, 2, 3. Mihi omnia nec legiste vacat, nedum propofuisse. Rationem unam, aut alteram subjungam, quam pressius exponam, & fi possim evidentius. Ac ut varia ilia capita, & locos varios omittam. I.Cas. Vavinus unde argumenta sua deducunt Scholastici, & Theologi, ad probandum Deum este: in Amphitheat: Illud F. C. Vavini \* mihi placet, Nempe, Deum effe manifestiùs oftendi non provident: di-Post, quam ex primis Entis divisionibus. Ideirco hac vià progregiar.

Zatio 1.

E. Cum igieur per Deum , Ens infinitum fimpliciter, increatum, independens omnino, &c, incelligimus; manifestum est, quod si Ens aliquod este infinitum, increatum, aut simpliciter independens oftendamus ratione naturali, quod tum cadem opera. & Deum effe demonstra bimus : Cum hæc fint adjuncta Dei avni-Seene, & natura fuz comites individuz. 3, hoc fundamento polito, & concello, rationem primam per thefes deducam. Quarum prima fit hac, Entis omnia vel facts funt, vel non. Hoc notifimum eft, cum impossibile fit, ut alterum contradis Ainnis membrum non fit verum. 2. Entia omnia non poffunt effe facta : Ratio oft, quie fi omnia facte funt , tum vel à fe, vel ab alio. Non à fe ; quia impossibile eff . ut res à leipfa fiat. Sic enim, 1. Idem effet caufa, & caulatum fuipfius. L'Idem effet natura prius leiplo . 3. Idem effet priulquam effet : nam fi res aliqua feinfam produceret tum necesse est, ut ipfum sit, saltem natura, antequam prodecarle; & lic effet antequam produceretur, nimirum antequam effet : At hoc abfurdum penitus. & irrationale. Ergo, fequetur Entia à feipfis fieri non poffei Erro necesse est ut ea que fiunt ab alio fiunt. Tum a quero de illo alio, an fadum fuit, vel non & fi factum non fuit, tum habeo propositum : cum Ens non fa-Rum, & increatum, Deum effe intelligimus. Si factum fuit, tum etiam ab alio fieri necesse est, & de illo iterum idem quaro; & quia processus fieri non possir in infinitum, necesse est, ut tandem in Ente aliquo non facto fistamus : Et cum Ens non factum, seu increatum sit illud quod Deum dicimus, manifestum erit Deum effe : quod erat dicendum. Rationem hanc firmam puto, & directe Metaphyficame fic à Suare fio zitimatur, Metaph. fue. p. 1. desp. 29. fett. 1. num. 20. 21. pag. 18. Licer illam ut invalidam, & plane sophisticam rejicit Metaphysicus doctus sane. & monueadis, facob: Mart: lib.z. Exer: 4. theore . p.6 14. ex populari fuo Hene Arnifeo disput: sua Metaph: de Deo, theor: 12,14. Sed que objicit Arnifeus contra rationem prædictam, minutiæ funt, nec ad infirmandam rationis confequenziam ullatenus valitura, & ideo tanguam folutione feria indigna transeo.

2. Omne Ens veleft dependens abalio, vel non. Hoc etiam manifestum eft. nimirum aut hoc, aut illud effe, cum membra fint directe contradictoria, ita ut politio unius, fit remotio alterius; & ex remotione unius lequitur politio alterius. Quo polito dico. 1. Quod fi concedas effe Ens aliquod quod est independens .. quod tum habetur propolitum, cum Ens omnimodò independens Deum dicimus. Hoc ideo concello, lequetur Deum effe : quod erat demonstrandum. 2, Si neges ullum Ens effe omnino independens, tum necesse est, ut afferas Ens omne effe dependens ab alio. Et tum quero; illud aliud, vel est dependens, vel non; finon, tum iterum habetur propositum. Si fit dependens ab alio's tum nerum quero de illo alio , & quia processis in infinitum non est possibilis, necesse erit, ut tandem aliquando pervenias ad Ens aliquod omnimodo independens. Quod erat dicendum. Vel fic: fi tota Entium collectio fit dependens, tum (cum omne dependens ab alio depender) illud aliud, vel erit ex tra totam Entium collectionem, at impossibile est, ut Ens aliquod fit extra totam Entium collectionem. Vel a Si rota Entium collectio dependet ab alio, illud aliud erit intra. illam collectionem, (que tota supponitur dependens) & fi ita, tum illud à quo reliqua dependent, vel à fe folum depender, at hoc impossibile; quia qui courd depender, ab alio depender; ira ut qui dicit Ens aliquod à le solum dependere. idem dicit, ac si illud Ens omnimodo independens diceret. Vel erit circulus admitten-

admittendus, ita ut hoc ab illo dependear, & rurfus illud ab hoc. At ealis sirculus est simpliciter impossibilis; cum manifestum, sie quod illud quod des pender ab alio, fit polterius illo à quo depender, & per consequens non posfunt invicem. & in circulo dependere à se mutudiali às idem effet & priùs, & po-Rerius respectu ejusdem, quod eriam impossibile. Et hoc ulterius confirmari poffit tali difcutfus tota entium collectio conftat ex accidentibus, & substantiis, fed five fit accidens, feu subftantia, que ab alio dependet, posterius estillo, à quo dependet : Ergo, quicquid ab alio dependet est posterius eo à quo dependet. Patet affumprum, Quia I, manifestum est, omne accidens dependere à substantia, & substant tiam illam effe faltem natura priorem fuo accidente. a. Inter substantias ipsas non video quomodò una ab alia neceffariò dependeat, nifi fit dependentia caufali : vel tanquam ab efficiente, ut ignis productus ab igni producente : vel sanquam à materiali, ut corpus à materia : vel tanquam à formali, ut homo ab anima ratiomali : vel tanquam à finali. At elim omnis causa sit natura prior causatos manifestum erit, quod quecunque substantia depender ab alia dependentia causali, crit posterior illà à qua depender ; sequetur quod entia non dependent à le mutuo, & in circulo, nam fie idem effet & prius, & posterius in ordine ad idem. At hoc non eft poffibile, ergo necillud. Horum fumma hæceft. 1, Si fit aliquod ens independens, ita ut à nullo dependear; tum manifestum erit, quod hoc ens causam habeat nullam ; quia, quod causam habet, à causa dependear necesse est, 2. Si ens illud causam non habeat; tum primò, est absolute simplex, adeò ut compositionem nullam admittat, quia omne compositum à causis internis est compositum. 3. Erit absolute aternum , quia quod incipit effe, à causa aliqua effe habeat, necesse est. Et per confequens, fi fit ens quod caufam non habet, illud ens nunquam incepit, & ided erit absolute zternum. Sed quod estabsolute simplex, & absolute zternum erit Deus, (ur manifestumest ) & per confequens si admittaturens aliquod effe omnino independens lequetur Deum effe ; quod erat demonstrandum. 2.51 negetur ullum ens effe independens, & dicatur quod tota entium collectio fit ab aliodes pendens : tum illud à quo depender, velerit extra totam entium collectionem : at hoc impossibile, cum extra totam entium collectionem ens aliud este, fit contradictio manifesta. Quiailla non erictora collectio entium, fi vel ens unum extra illam fit. Vel 2, Illud ens à quo dependet tota entium collectio erit intra illam collectionem, & ideo cum totacollectio dicitur dependens, & illud necessario erie dependens: non à se quia quod dependet, ab alio depender. Non abalio ; Quia ficeffer circulus ; na ut hoc dependerer abillo, & illud rurfus ab hoc : Sed & hoc impossibile quia sic idem effet & prius, & posterius in ordine ad idem cum ex pradictis manifettum fit, il lud quod ab alio depender, effe posterius co, à quo dependependet. Vid. Fran; Suarefium Metaphyf: part, 2, difput. 29. felt. 1, num. 26, 37, 28, 19 pag. 10. ubi nonnulla in majorem hojus veritatis evidentiam nervose expoluit.

3. In caufis impossibilis eft progressus in infinitum, & ided necessario fiftendum Ratio 3. est in aliqua causa prima, que causam priorem nullam admitrar, & per consequent fit independens à causa ulla priorisex quo sequerur illam este simpliciter, & absolute eternam, & non productam ; Deum feil, de quo quæritur : omnes hujus tationes confequentias explicat, & fortius premit Francif. Suar, Met. part. 1. 4.29. fest. 1. qui plura vellet illum videat, Hanc ration firmillimam putat P. de Alliaco,

& ante illum Guit. Occham, in dift. 2. vid, Ferrarien fem cont. Gent, lib. 1 .cap. 13 Behle fi dicas eas rationes probate forfan, quod fit aliquod ens increatum, quod independens, quod eft causa prima , ramen non probant, ens hocesse unum, & ideò non inferunt Deum unum effe a cum in illis nihil impedit quo minus possint effe multa entia increata, independentia, caulæ primæ : & per confequens non videtur ex his rationibus distincte probari Deum effe. Dico 1. Hoc dato quod non oftendunt Deum effe unum, tamen & adhuc erunt argumenta prædicta fatis valida, & in demontrationem thefis antedicte valitura, quia in presenti hoc folim demon-Brandum Cuscepimus, nempe effe aliquod ens quod Deum dicimus, infinitum, æternum; increatum, & independens; fed an hoc ens unum fit, an multiplex, alterius eft loci, & questitiopus de monstrare, 2. Dicimus attributa illa unitatem necessario, & consequentia manifesta inferre. itaut ens illud cui attributa illa conveniunt multiplicari non possit. Quod certiffi num putat Franc: Suarez Metaph. part. 2. difput: 29. feft. 3. a num. 1. ad 22, pag. 28. 6 deinceps Et diff. 30 feet. 10 p.724 & Aquin. Contra Gen. lib. 1, cap. 42. ibid. Ferrarienf. & 1, p. q. 11. art. 3, 4. W in 1, fent. dift. z. art. 1. 6 c. 3. Sed & hoc ratione naturali evinci postir; unam, aut alteram subjungam. 1. Certiffimumeft ens infinitum, increatum, grernum, & independens effe perfectionis fumma, & infinita, cum perfectio nulla ei deeft, nec deeffe poffit : jam fi ralia entia duo effent, manifestum est duo effe quorum utrumq; effe perfectionis infinita,ita ut neutri perfectio ulla deeffet at hoc impoffibile, ergo, Affumptum patet, Quia fi corum neutri perfectio ulla deeffet, non erie aliquid in quo diftingui postunt illa duo. Nam 1, cum dicimus duo, supponimus diffincta ; alias fi non effent diffincta, utique nec duo, fed simpliciter unum. 2. Si fint diftincta, per aliquod diftinguantur necesse est; tum quaro, illud quod hac duo diftinguit, vel eft in utrifque, vel non? fi fir, tum perhoc conveniunt, ( ut manifeftum eft) non diftinguuntur fi illud quod diftinguit non fit in utrifque auod neceffe eft, fi diftinguit ) rum illyd quod haber illud diftinguens, perfectionetaliquam habebit, quam alterum non habet. Dico perfectionem aliquam habebit a quia talia entia diftingui non possunt, nisi per perfectionem aliquam. Nam cum supponuntur entia, quibus imperfectio nulla inelt, aut inelle postir, uipote perfe-Rionis infinitz : manifestum est, quod per imperfectionem aliquam distingui nequeant : & ideo perfectio illa fit necesse eft, per quam differunt. Dico iterum, quod illa perfectio quae supponitur in uno, in alio non crit. Nec 1. formaliter, quia 6 effectormaliter in utrifque, per illud non distinguerentur. Nec 2. eminenter, Quia fi illaperfectio que in uno effe supponitur, effet in altero eminenter, tum effet in altero ut in caufas & fi ita, tum manifestum est quod antequam illud diftinguens fuit caufatum, (nimirum in priori natura ) effent fimpliciter idem . & per confequens nullo caufato, ut duo diftingui poterant, Vide plura apud Ferrarienf in . squin . cont . Gent lib I c. 42. Scot in I. fed dift. 2. 9. 3. Ibid: Durand. 9.1. Ocham q. 10. Tanner: 1 p.difput, 2. q.s. dub. 3.

Superest nunc, ut quod un imò proposui paucis absolvere. Sit ideò objectio prima huic veritati opposita, hæc. Deus non est naturaliter cognoscibilis (quod nos tanto constu demostrare contedimus) nam cú Deus sit omnimodo simplex, & indivisibilis, necesse est ut si intellectus noster in via illum cognoscat, quod etiam adæquatè cognoscat, & comprehendat. Ratio est quia indivisibile non potest cognosci quin adæquatè cognoscatur, & ctiam coprehendatur. Na qui aliquid rei indivisibilis cogno-

Ccits

son cognită. Sie quod tangit punctu necesse est ut secundu se to u tangat, cu punctu indivisibile existens partes non habet, quar u aliqua tangi possum, reliquis intactis. vid. Francis. Et ideò necesse est, ut qui punctum tangit, adaquate tangat, & secundum se totum, valles. De saquia est indivisibile. Sie pari passu, qui de untellectu cognoscit; adequate cognoscat era philose. 38; necesse est, & secundu se totui, quia est indivisibilis, & non potest cognosci secundu p. 328. Obira-aliud & ignorari secundu aliud; cu in ente tanta simplicitatis non occurrunt aliud, tiones corum & aliud, sed totus Deus sit una entitas indivisibilis, & simplicissima. Nam seu qui Deum ne-punctum se habet ad tactum, & partes tangibiles, & quantitativas nullas omnino gant ponit, se habet; Sie Deus ad intellectum, nec partes intelligibiles ullas habet. Sed est en-solvit. Italia simplicissima, compositionem excludens omnimodam. At manifestum est Deum non esse à nobis naturaliter comprehensibilem, ergo, nec naturaliter cognoscibilem: cum ens indivisibile, & omnino simplex cognosci non potest quin adaquat è cognoscatur. Et ideò vana erant superius adducta, & à veritate aliena.

Huic objectioni folutionem adhibet Pet, de Alliaco in 1. fent.q. 3. art. 1. Sed ut quod reseft dicam, argumentum hoc proponit formus, quam folvit fæliciùs : dum forfan maluir hostem nobiliorem non vicitle, quam non habuistic. Dico igitur 1. quod certiffimum eft, & extra omnem dubitandi aleam, nos immensam illam infinita majeffatis & oglw nec in patria comprehendere poffe adaquate, nedum in via, idque naturaluer. Hoc enim non folum credimus, fed & fermus, Siguidem ex scriptura discimus, quod neciple Moses à Bromios G, x Brook G; anteriora Dei cognosceret. (Deo licet seiplum familiarius oftendente, & cum illo, mesoumo meis mejownov colloquente) & ideò impossibile est, ut nos tantis tenebris eccacati Deitatem adaquate cognosceremus. Imoipse Paulus, ( quamvis in cœlum terrium rapius) ad Rom, 11.33. fatetur multa de Deo elle des Espdirma, & des Liviasa. talia qua intellectus nullus capiat, nedum comprehendat. Et ratio hoc evincit. quia est impossibile autintelle dus finitus, præfertim post lapfum tot tenebris involutus, Deicatem infinitam comprehenderet. Et ideo non antiquius est illud Ariflotelis effatum, quam verius, quam modestius; quod oculi nostri ita se habene ad Deum, ut noctuz oculi ad folem : lippiunt nimirum, fi non czcutiant. Etided dato, quod rationem unam aut alteram habuiffemus, cui solutionem manifestam adhibere non poruimus; cum tamen certoscimus, & fide non violanda credimus Deum comprehendi non posse: adversantes rationum minutias persumpar pius animus,& cum Alexandro nodos illos fecet, quos non folvat. Sed tevera nodus hic non est adeò Gordius, quin solutionem admittat fine difficultate manifestam. Dicimus itaque. 2. Cum dicunt Deum simpliciter indivisibilem, & ideò necessarium elle, ut lecundum le totum adzquate cognoscatur, modò cognoscatur. Dico (inquam) quod contrarium potius lequetur. Nam eo iplo quod eft simpliciter indivisibilis, & absolute simplex, secundum se totum cognosci non potest : cum quod est indivisibile, & simplex, rotum dici non possit, sine summa axupoxonia. Ratioeft quia omne toru in ordine ad partes dicitur totum, & ideo quod partes nullas haber nec torum dici poreft. 2. Respon. P. de Alliaco in 1. sent. 4 2. Quod essentiailla Dei simplex, & indivisa abintellectu cognosci potett aliquo modo fecundum le totam, atomnes veritates de Deo enunciabiles non possunt cognosci. Et hoc manifestum est, quia nec omnes veritates decreatura minima en unciabiles cognoscar inte lectus humanus dum bie sumus, multo minus de Deo hocpotsu-Kkkk 3

mus. 4. Intelle Tup humanus potest cognoscere, quod fit effentia divina, etiam tota (frier loqui lie:at') at quid fit, secundum se totam non cognoscat. Ratio prioris eft, quiacoenolcere quod fit Deus (encunque infinitus, & immenfus) nontequirit intellection infinitum, aut intellectum qui omnes veritares de Des enuntiabiles cognosceret : Nam sicut cognoscam, quod torus Plato hic est, licet omnes veritates de ed enuntiabiles non cognoscam : Sie quod fit Deus & effentia infinita, & quod totum ilhid effe infinitum nunc existat cognoscam, as quid fit secundum le coum non cognofeam. Ratio est ? Quia cognitio nostra naturalis de Deo est solum à posterioti, & imperfecta, nimirum à creatura petita, qua media ad cognolcendum Deum affurgimus. Cum autem creatura non fit effectus causa sua adaquarus. Deo feilicet a creaturas enim infinito plures producere potuit Deus, (modo voluitseasque perfectiores,) impossibile est utex illis Deum adzquate cognosceremus. Our enin fieri pollit ut ex effectu inadzquato caufam adzquate cognosceret quis? Dum ideo hie fumus, & Deum ex effectu, creatura nimirum, cognoscimus a illum ada quate & quoad perfectionem in Deo omnem impossibile est ut cognolceremus. 5. Possir ideo cognitio nostra naturalis esse, vel 1. Sensitiva, objede alicujus fertibilis, & hoc modo fateor quodindivifibile non poteft cognosci. quinfecundum fe totum cognoscator; ut non possibile est, ut quis punctum vel videat, vel rangar, & non fecundum fe torum vel videat, & rangar, ob rationem fa-Cam. At hoc modo Deum non cognofcimus, nec postumus quidem; cum ad zternum illud lumen coccurret pori us humanus oculus, quam illud comprehenderet. 2. Cognitio noftra est intellectiva: & hic dico. 6. Deum dici posse intellectui humano objici, vel s. Prour in fe eft, & hoe modo fateor Deum & infinitum. & simpliciter indivisibilem , fed hoc modo illum non cognoscimus, certe naturaliter non cognoscimus. 2. Prout in via à nobis cognoscitur; & sic licer novimus, quod fir absolute simplex, & indivisibilis, ramen quiaillum modo humano apprehendimus, sub alta famplicitate nobis non objectur : fed in concepare multos madzquatos effentiam illam fimplicem præfcindimus. Sic in Deo iufitiam, imellectum, eternitatem, & fimiles perfectiones, ut aliquo modo diveras apprehendianus. Non quod in Deo fit ulla perfectionum diversitas, cum in illo fit omnimoda, & perpetua simplicitas ; led quia à nobis infinita illa & plusquam fuperfativa majestatis divinz 2 200 alias concipi non postit, 7. Sicideo rationi fa-Az dici poffit; forfan feguerur, quod illud quod est indivisibile, & simplex, fecundum le totum cognolcitur, fi, prout in le eff, cognolcatur : led hoc modo manifestum est, quod Deum nostrum non cognoscimus. Sed cum illud quod est in se fimplex, & indivifibile, à nobis cognoscitur modo divisibili, per multos concephis inadzquatos, in gremum non lequetur, illum fecundum fe torum rognoscis præfertim cum Deus non fre ita indivisibilis ut punctum, quod spatium nullum occupat ; fed ita eft indivisibilis ut & colum, & terram impleat, nec comprehendatur. Racum ideo fir Deum à nobis lumine naturali apprehendi posse, comprehendi tamen non poffe. Quod erar dicendum.

2. Videtur, quod Deum esse, nec sciri possit per Metaphysicam, nec credi per Theologiam; & ideò industrià parum profuturà hoc demonstrare conamur. Antecedentis partem primam probat Rada. Contr. 21. Inter Thomam & Scottm, art. 1. Sic : Deum esse est articulus sidei, ut in consesso est, sique primarius. & ideò rationibus metaphysicis naturaliter cognosci non possit, siquidem objectum

fide

fidei eft veriras supernaturalis revelacione divina nobis parefacta; & per consequens, talem veritatem supernaturalem, racionibus naturalibus & Metaphysis cis cognosci, & inveniri poste, contradictionem implicare videtur manifestam. Signidem fi rationibus naturalibus inveniri poffie hac veritas, quomodo erit verisas Supernaturalis? Et fi non possit ratione naturali cognoscie tum cedat in vanum labor ille necesse eft, quo hoc demonstrare latagimus. Parrem antecedentis a. I Nempe quod nec fide credere possumus Deum este I probas Theodor: Smifue: & Dec uno, treff. 1. difp. 1. 4.3. ratione fubtili fane, & verifimili, fic : Deum effe non possumus fide credere; Quia fides nitieur testimonio Dei, cum illud fir motivum fidei, & ratio formalis cur affenfum fidei veritati alicui præbeo. At teffimonium hoc Dei prasupponit Deum elle, qui ita testatur: & per consequens. erit impossibile ut fide credam Deumesse: fed necessario prasupponendum eft Deum effe . & tum ceftari aliquid effe verum ; & his politis & cognitis . nempe 3. Deum effe. 2. Illum teftati hoc effe verum, tum demum fequitur fides que: huic testimonio fidem adhiber : Cum ideo hic ordo fit naturalis & manifestus, ut fides necessario prærequirat testimonium divinum, & hoc cognitum; & 2. Quod. testimonium hoc non potest cognosci esse divinum, nifi & Deum esse pracognoscatur : clarum erit, & per fe manifestura, quod fides non credat Deum effe, fed ance offensum effe præsupponat. Nam fi quis credat Deum effe fide divina, (de qua hie agitur Inccesse est ob restimonium Dei boc credat, cum hoc sit formale motiyum fidei, & ideo cognolcendum antequam actum fidei eliciat, at hoc effe teltimonium divinum cognosci non postit, nili Deum este priùs cognoscarur, ut manifestum est : Ergo impossibile est, ut quis credat Deum este, cum antequam credat requiritur ut testimonium divinum cognoscat, & hoc fieri non possit, nisi Deum effe prius cognoscatur. Et hoc eft quod dieit Aguinas 1. part. quaft. 2. art. 2. ad t. Quod Deum effe, non est articulus fidei, sed preambulum commune ad articulos omnes, & præluppolitum tanquam omnium fundamentum

Ut huic argumento cumulatius fatisfaciam, & diftinctius; Dico, I. Quod non sequetur quod urget Rada, Deum effe, est articulus fidei, Ergo ratione naturali non potelt probari. Siguidem nil obstat, quin Deum effe, & fide credam & mediis naturalibus evincam. Cum certiffimum fit, multa in scripturis contineri de coelo, de elementis, de plantis, de animalibus, (ut abunde patet apud Francist Vallefium, de facra philosophia; & Levin: Lemnium, de berbis, co animalibus biblicis. & alios) que omnia ratio naturalis apprehendats & demonstree. Nihilominus veritares has omnes, in quantum testimonio divino in scriptura parefacto. confirmatas, fide credo, æque ac sciencia naturali cognosco. Vid: Fran: Ferrariensem super Aquin: contra Gent: lib. 1. cap. 4. Ubi de had veritate Aquinas , & Ferrarienfis multa disputant: 2. Dico, quod fides divina, & scientia naturalis poffunt convenire in re cognità, seu objecto materialis hoc est veritatem candema. & credam, & naturaliter cognoscam. Et hoc ratione solida, non solum suaderi posse arbitror, sed & evinci. Sic: Deum effe honorandum, adulterium non effe faciendum, parentes effe honorandos, & fimilia lumine naturali cognoscam ; cum fint primaria rationis recta, & legis natura dictara, ipfis Ethnicis aperte cognita. Tamen hac omnia fide divina credo, utpote verbo Des revelara, & nobis tellihcata: Ergo fides, & scientia in re cognita seu objecto materiali conveniant a Sed: in objecto formali, & affentus motivo primario non conveniunt. Affentus enim

Soli

(pecia:

fpecie diftincti (quales lunt affenfus fider, & fcientia) objecto, & motivo formali non conveniant, cum per hoc objectum diftinguuntur. Dico, igitur a Quod formalitas objecti perenda cit à motivo affensus principali, quod est medium ob quod affenfum prabeo. Cum ideo in fide & scientia naturali hac funt diversa, ideo fides, & scientia naturalis erunt formaliter diversa : Cum affensus scientificus demonftratione innititur, tanquam medio, & motivo affenfus formali, & fides reve-Jatione divina. Affensus igitur huic propositioni, [Dem eft] in quantum à revolatione divina caufatur, eft affenfus fidet; &'in quantum à demonstratione naturali, eft affenfus scientificus. Et hinc eft 4. Quod affenfus fidei dicitur, affenfus veritati supernaturalis non quod veritas omnis, cui per fidem divinam affensum præbeo, sit supra captum intellectus solo naturali lumine adjuti; (Contrarium enim Superius demonstravimus.) Sed ideo dicitur veritas supernaturalis, quia revelatione divina mihi eft parefacta, que revelatio, aut testimonium divinum revelatum, est medaum supernaturale. Et hine est, quod fides ipla dicitur assensus supernaturalis. Velit, Respecta principii effectivi, Dei scilicet; à quo fides divina immediatius provenit, & specialiùs, qu'am scientia, aut assensus mere naturalis. Vel 2. Ratione regulæ aut motivi formalis à quo caufatur, & c innititur, feil: revelationis divinz. Ex his ideo manifestum erit, quod illa propositio Dem eft, potest esse obje-Etum fidei, & Scientiz naturalis in ordine ad diversa media affensus causativa's nempe objectum fidei respectu revelationis divina ; objectum scientia respectu demonstrationis scientifica.

Et hic fi dices, quod objectum fidei deber effe inevidens, cum fides fit affenfus inevidens : quod camen effe nequit in hoc casu, si demonstratione, & lumine naturali cognoscam Deum effe, quia tum evidens erit Deum effe. Dico, 5. Quod in affenfu nostro tria funt distinguenda. 1. Affenfus firmitas. 2. Certitudo. 2. Evidentia. Firmitas excludit dubitationem ex parte subjecti. Certitudo requitit infallibilitatem in fundamento cui affentum præbeo. Evidentia requirit perspicuitatein, & manifestationem veritatis cui affensum præbeo. Ita ut possit effe affenfus firmus, & non cerrus; fic hærerici erroribus fuis firmiter credunt, cuni tamen fundamento certo nullo nituntur. Rurfus aliquid poteft effe certum quod non eft evidens a fic res fidei funt certiffima, utpote qua fundamento cetto, & immutabiligreftimenio divino nicuntur : at non funt evidentes, quia testimonio tali nisuntur. Eft autem evidentia duplex ?: 1. Sensitiva, fic omne illud eft fensui evidens in 1 fent: Qu: quod eft objectuni ejus proportionatum & directum, in debita diffantia politum, & per fpeciem apprehensum. Sic eclipsis Lunz eft evidens ruftice videnti. 2. Intelle ctiva, fic eclipsis est Astronomo non videnti evidens ex vi demonstrationis naturalis. Porro notandum, quædam effe intellectui evidentia immediate & per fe, ut ca que intelle Qui, nullo discursu medio, sunt manifesta , ut principia illa nobis infita & innata, nempe norvai ille ervoras, & principia illa univerfaliffima, ad que cognofcenda non edocti fumus, fed nati : five practicafint, ut Deus elt colendus, parentes honorandi : five speculativa ; ut omne totum est majus sua parte. Hac enim immediate, & per fe funt evidentia. 2. Quædam funt evidentia intelle &ui, non immediate, & per se ; sed medio discursu, & ratione naturali. Sic omne ttiangulum (excepto fphærico) habere tres angulos æquales duobus rectis, eft evidens intellectui, fed non nifi medio discursu Mathematico. Adeo ut in his, evidentia non dependet à re ipla, sed à medio per quod oftenditur. Et hic tandem cautius

\* Vid: Durand: in Prolog fenten: 2. fol: 6. col: 2. C. Et que de evidentia difputat: P. Hurtad: de Mendoz: de Anima disput: 8. feat. 1,2,3. des.

37

cautius advertendum, quod cum dicimus quod nonnullorum evidentia desender à medio per quod intellectui oftenduntur , adverrendum (inquam) quod medium illud quod inducit evidentiam, semper debet esse medium naturale, à natura rei petitum ; non morale, leu teftimonium , urcunque certiffimum. Alias, & omnia fidei myfteria effent nobis evidentia, cum medium habent morale certiffimum, ex quo nobis oftendantur, nempe testimonium divinum. Quibus fic conflicuris, dico. 6. Quod objectum fidei (de divina loquor) est duplex. s. Primarium, ut perfonarum Trinitas, Christus SedvSporos, & rotum redemptionis noftræ myferium: & quoad hac, fides elt prorfes mevidens; cum ratio naturalis ad horum cognitionem fine revelatione divina nunquam affurgerer. Et ideo circa objecta hac, & similia, perpetuam concedimus fidei inevidentiam, Sed 2. In aliis nonnullis fidei obje dis hoc codem modo non contingit. Nam manifestum est, quod hoc objectum fider, Dem eft, fit rations naturali evidens. 6. Objectum ideo fidei confideracur, vel 1. Per fe in quantum eft objectum fidei, & aliquid creditum ; & quantum ad hoc rion requirit evidentiam, net admirit : Oum objectum fidei, ut rale, folum tellimonio revelantis innititur. At 2. Per accidens contingat, ut obiectum illud, quod est respectu revelationis divinz creditum , fit respectu demon-Atracionis evidenter cognitum. Tamen (bec non obstante) objectum fidei, ut rale, semper est inevidens. Et evidentis illa que est in objecto fidei, in tali cala, non eft evidentia fide, fed scientia: nec pritur à testimonio, que fidem producir; fed

à demonstratione, que leientiam.

2. Ad illud quod urget Theodorm Smifing: loco supra citato : nempe, Deam effe, nec credi posse; Quia fides innititur testimonio divino, quod præsupposit Deum effe, qui ita teffatur. Dico, quod ratio hac non exiguam habet vontails Speciem, sed ramen non ness speciem habet. Nam cum dicit, fides nititur testimonio divine : Ergo non cognoscie Deum effe, sed przsupponit : Dico, quod colerarium fequetur, fic : Fides nititur testimonio divino, ergo cognolcit Deun effe. Ratio eft, quia cum testimonium divinum fit formale motivum fidei, necesse est, ut fides illud cognoscat, & apprehendat; ficut necesseeft, ut qui parietem videt, coloren et an videat, & ejus speciem que est formale motivum visionis. At imposfibile eft ut fides cognoscat hor tellimonium effe divinum, fi non cognoscut Deur effe. Nam cum certiflimum fit, quod testim onium divinum intrinsece includit vel connotat Deum, ejus authorem, à quo habet ne fie divinum; lequetur, tellimonium cognosci non posse effe divinum, nifi cognoscatur Deus, Sicut cognosci nequeat hoc reftimonium effe humanum, ab eo qui non novir hominem. 2. Hinc rece dieit Theodorne Smifing: ubi fupra, quod codem actu fidel & tellimonium Dei cognoscitur, & Deus ipfe : ficur cum Plato loquitor, codem acta fimplici & loquelam audio, & loquentem. 3. Omnia credo proprer testimonium divinum in wetestimonium divinum sir ratio, & motivum formale cur credo. Nempe in omnibus ahis extra Deum, eft ratio à priori. Nam li queras, cur eredo doctrinam redemptionis? dico, ob test monium divinum, & hæt est ratio à priori. Rurfus ! quæras, cur testimonio divino sidem adhibeo? Ratio alia reddi non possi, quam hat; quis est restimonium divinum. Sicur fi quaras, cur parietem video i dices proprier colorem; firmfus, cur colorem video? dico proprier speciem i fi tarlas, cur speciem video ? dico propter feiplom : figur ideo ounnia alia fentio propter for giem, de speciem proprer se; sic omnia alia credo proprer reflimentam divinum, de LIII reitimg-

seftimonium prapter fer Vel fi diftinctius loqui velles cum aliquibus s fic ffirms Sieur ea que dicit Livius credo ob reftimonium Livit, fide humanas & illud infurm testimonium ob tellantem fide dignum. Siccredo ea que Deus testatur, ob ejus ceftimonium : & illud iplum teftimonium, credo, quia eft Dei teftimonium, qui eft veritas absolute prima. Quibus ita constitutis 6 fic urgeas : quod non possum credere Deum effe propter teftimonium divinum, quia cognitio testimonii divini. que caufar fidem, presupponit existentiam Dei jam cognitam. Dico non sequezur: Quia ante restimonium divinum cognosco, possum scite existentiam Dei per demonstrationem; at hoc non impedit, quo minus per cognitum Dei testimonium Deum effe credam. Nam fi Deus nunguam aliquid homini post lapsum revelaffer, nec ullum de existentia sua testimonium ipsis communicasi e; tamen lumine naturali hoc cognovisse poterant. Sic ut ante revelationem habutsent scientiam de existentia Dei , non fidem. Sed si tum postea testetur Deus se esse. & hoc populo suo manifester in verbo; tum existentiam Dei antea scitam, nune habeant creditam. Cum ideo necesse sit, ut fides objectum suum formale apprehendat, & cum objectum ejus formale fit teltimonium divinum, necesse est, ut hoc restimonium infa fides cognoscat. Et rursus, cum hoc testimonium divinum cognosci non poffir, ut divinum, quin codem actu & Deum effe cognoscatur, manifestum erit ipfam fidem apprehendere Deum effe: & propositio illa, Deus eff, credi poffic. Quod erat dicendum.

3. Objiciunt Ferrariens. & Nagarius è Scoto, sic : Deus non potest cognosci naturaliter niss à posteriori per cre truram sicut per effectum. At intellectus lumine naturali non novit mundum esse esse consequens Deum esse à posteriori per creaturam non cognoscamus. Ergo eum esse lumine naturali omnino non cognoscamus, quia altus modus non est: manifestum enim est, quod si Deum esse, per mundum, tanquam per essectum cognosco, quod debeo mundum cognoscere, quod si Dei essectum per essectum cognosco, quod debeo mundum cognoscere, quod si Dei essectum per essectum cognosco, quod debeo mundum cognoscere, quod si Dei essectum per essectum cognosco, quod debeo mundum cognoscere, quod si Dei essectum per essectum cognosco, quod debeo mundum cognoscere, quod si Dei essectum per essectum cognosco, quod debeo mundum cognoscere, quod se debeo mundum fusse esternum sonniàrunt. 2. Quia dicie Apostolus ad Hebreos 11. Quod per fidem apprehendimum mundum esse sastum. Ergo lumine naturali non scimus. Cum sides sit assensus veritats supernaturali.

Ut huic argumento paucis fatisfaciam. Dico, 1. Quod certiffimum eff-quod Gentes lumine naturali intelle ctus, & cognovife poterant, & cognoverunt Deum fuiffe mundi opificem, & conditorem. Ut abunde ottendunt Suarez Metaph: p. . difbut: 20. fed. 1. num. 23, 24, 25 . Aquin: 1. p. 9.44. Et contra Gent: lib. 2. cap. 1 5. ibid: Ferrarien fis Scot: in quodlib. 9-3. Vid: August: Steuch: Eugub, de Peren: Philafi lib. 7. Et hinc eft quod apud Ariftotelem Deus tones appellatur TO Op. C's. Ens primum, caula prima, motor primus, Et Metaph lib.se pap. 2. 6 36 366 doxes to astron mader ervas, ni agai the hee eff, Deus videtur effe omnium caula & principium quoddam. E: aperisus lib eod cap. 2. verbis penultimis : viv 3 ne ei muy eivat , và dame u ca rois Zwois , u ca ra qu'ais , rey mittor The north to The Takenes marks. Et que lequineur : Schicet, Ut in animalibu ita to in natura intelletum effe caufam mundi, totiufque ordinis, f qui dixerit, illum fobrium effe apparebit, (inquit) & antiquieres qui aliter dixerunt vana fentire. Hujus lententiz Anaxagoram fuitle ait, & Hermotimum, im aume ·onlin THE

me andeias avayra Coulies, ab ipla emm veritate coacti fuerunt ad hoc conhe tendum, Et ante illum, Plato in Times, tom; 3. pag. 31. Ere einelpes emunour o motor roques, and eis bei o morogeris segros (i.e) mundos non fecte infinitos, sed unum. Et Plutarchus \* laudar Alexandrum, quafi de Deo rechiùs senti- \* Plutarch: in entem, & orthodoxiùs Quia illum omnium parentem pronunciabat. on dei Sie Alexand: Alag: φιλοσοφώτερον θοξάζειν τιν 'Αλέξανδρον, ώς πάντων μεν όντα κοινον πατέρος&c. pag. 68 1. Quoties apud Homerum, & Poetas occurris illud de fove suo namp desporte, 35artel Et apud Ovid. Ille opifex rernm. Inter zevosa em Pythagora, fic legimus. (to marie, n mother, &c. Ubi fic commensation Hieracles: Tor mornito, & nation of 5 To narros edos lui muda popelois to of Chude drouse to organismo (i.e.) Mos fuit Pythagore discipulis opificem, & parentem universi, Jova nomine ornare. Mitto plura apud Scriptores Ethnicos omnes obvia. Vide Augusts Steuch: Eugubin: de Perenni Philosph lib. 7. Estium in 1, ad Roman vers. 196 & authores suprà cirat : ex quibus manifestum erit, illos coznovisse Deum fuisse mundi opificem ex parte rei ; utcunque ex parte modi; quod verbo fecit, quodi spatio sex dierum, quod ex nihilo, hac capita fidei dictata sunt, non natura. Et hinc erat quod Galenm alicubi Mosen sannis excipit, de creatione loqueniem, illumque multa dicere ait, pauca probare. 3. Igitur dico, quod non repugnat, quod Hoc oftendit fa-Deum fide apprehendimus, quin & ratione naturali illum cognoscamus. Siquidem fins aquin: cosfides & sciencia non semper differunt objecto materiali, cum idem postii sciri, rattra Gentes, l. s.

tione naturali id demonstrante : & credi fide illud suadente. Et cum dicitur, quod cap 4. Ferrarifides eft affenfus supernaturalis, vel veritati supernaturali ; & ideo naturaliter non enfis ibid. cognoscimus illud, quod fide credimus. Dico, fidem effe aftensum vernati supernaturali, non femper ex parte rei, quafi veritas omnis quam credimus, effet in fe supernaturalis, sed dicitur proprie supernaturalis respectu medii, ob quod fides veritati illi affenfum præbet, quod femper eft revelatio divina, Ita, ut licet ex parte rei cognitæ conveniunt aliquando fides, & scientia, & utrumque Deum cognoscat Differunt tamen ex parte modi. 1. Quia fides semper respicit revelationem : Scient tia demonstrationem. 2. Fides novit Deum effe, & quod fit creator, distinctiùs, Sci-

entia naturalis confuse folum, & in genere. Sed hac omitto superius explicata. 4. Si cognitio Deitatis sit nobis adeo naturaliter indita, & impressa, ut præsendimus; tum nec tolli potuit, nec minui. Ratio eft, quia ea que alicui à natura infunt confuerudine nulla variantur, nedum amitti, aut extirpari poterant, Sic, quia naturale est lapidi descendere; si sursum projecias, vel millies, tamen ascendere affuelcendo non difcitaled innatam descendendi propensionem in perpetuum fervat invariatam. Quod & Aristoteles Ethicorum 3. observavit, nimitum confuesudinem nullam illud quod eft naturale mutare, vel minuere. At videmus, quod in multis vel ob malorum confortium, & inveteratam in vitiis confuetudinem, fi cognitio Dei non extinguatur penitus, multum tamen minuitur, quod fieri poffe non videtur, fi cognitio Dei effet naturalis. Hanc rationem urget, & nervofe folvit vir magnus, tractatu suo de origine infidelitatis, cap. 2, fed. 1. pag. 12, 13,14. Et ideo paucis agam, ne actum agere videar.

Dico igitur 1. cum dicitur, quod consuetudo naturam non murat, hoc possie sal. intelligi. Vel 1. Quantum ad actus naturales. Vel 2. quantum ad potentias, inclinationes, seu propensiones naturales ad actum eliciendum ordinatas. Jam quod ad actus pamrales spectar, manifestum est, illos non solium variari poste, aur mu-Lilla

tari,

ari. vel minui. fed & omnino tolli. Sic moveri deorium eft actus lapidi naturalis, at curum oft lapidem inhiberi polic, ne producat actum hunc, Sic dico, quod Deum comofcere est actus intellectus naturalis (sensu superius à nobis exposito) tamen intellectum poffe ab hoc actu impedici s idque ob tempus eriam diururnum, mifera omnis zvi experientia manifestum est. Actus autem hi impediri possunt. Vel 1. ab extrinfeco impedimento aliquo potentiz objedto ne in actum exeat : fic cum actus descendendi in lapide fit actus naturalis, & Physicus, admittit impedimentum phylicum: & countrio Dei, cum fie actus moralis, & Behicus, admitrae impedimentu Ethicum & moralesnam intellectus peccato ufq; aded occoccaripo fin, & obnubilavi, ut iplum justitiz folum fine difficultare non videat a & de facto ad tempus faltom, omnino non videat. 3. Ab intrinfeco, urcum ipfa potentia, quæ naturaliter de prafenei, ad bunc actum propendet : postea ad alium actum oppositum inclinares. Et hoc modo actus porentiz natura lis nunquam impeditur, nec poffis quidem. Ratioeft, quia cum potentia naturalis, ( ut potentia tendendi deotlum in lapide ) he abfolute determinata ad unum, non positi ex ullo principio finito effici, ut ipla illa potentia incliner ad aliud. At non ita in potentia morali a nam licet naturale effet Adamo in fratu integro velle bon i verumshoceft, voluntas Adami, dum in illo Ratueffer, naturaliter ferebatur in bonu honestums tamen peccato inducto, illa lpfa voluntas non folium in malifalio trabente, ferebatur, fed ipfå etiam per fe in illud inclinante, & propendente. At cum dicimus quod confinerado naturam non mutata hoe non est intelligendum quantum ad actus naturales, chim ex variis principiis effici poffit, ut potentia aftus fuos etiam naturales non producat. Sed 2. intelligendum eft, quantum ad inclinationes, & propenfiones internas ad a dus naturales. Et de his folim verum eft, quod confuerado natura non prajudicata hoc eft, confuetudo nulla munat propensiones rei alicujus naturales, & inclinationes internas. Sic. Quia est in lapide inclinatio naturalis, & propensio interna ad movendum deorfum ; dico quod confuenido milla, vel mutet hanc inclinationem, vel variet. Manifestum enim est, quod si lapidem centies millies sursum projicias ; actum forsan potentiæ motivæ naturalem, adhibita violentia impedias vel tollas: at inclinationem natural:m,& propentionem ejus internam qua deorfum verget,non poffis ne per momentum quidem, led ceram dum lapis, (vi impressa hoc efficiente,) fuelum fertur, propendet deoifum non minus, quam cum deoifum actu fertur. Propenhones autem hæpoffunt effe. Vel z. mere naturales & phyficæ, fine ulla cognitione : qualiseft porencia movendi deorfum in lapide : Er de his primario, & principaliter est illud intelligendum, quod consuetudo natura non prajudicat ; in his enim veritatem obeinet perpetuam, 2. Inchnationes illa, & propenfiones naturales poffunt ita effenaturales, ut fint eifam morales, & Ethica; (nam zoue naturale eft volument libere feri in bonum fenfu morali, & Ethico, ac lipidi ad centrum ferri, fenfu physico) quales sunt prepensio intellecus in venum & voluntaris in bonum. Et de his regula prædicta verita. tem non obtinet usque aded catholicam. Peccatum enim, & longa in vitiis consuctudo ipsas has inclinationes mutar, & in alud, quam in quod inclinatione primava ferebantur, abripiat. Propenfiones autem ha, rutlus poffunt effe, vel. 1. Generales, & remora ut in volumente (verbr gratia) propentio illa, qua in bonum indeterminate propendebat Erinclinatio hac à confuetudine nulla jullum paniatur præ judicium fed quamdiu eft volumus in alaidquans bonum ferri non poffic. 2, Propentio

2. Propenfio eft foccialior, & limitata magistat illa (v.g.) qua voluntas in bomum debitum & verum ferebatur & quamvis propentio hac erat voluntari natura. listamen continuara in vitis confuctudo illam, fi non tollat, multum tamen immuret. Ratio autem fundamentalis cur ha propensiones, & inclinationes naturales in genere Ethico, & morali, variationem à consuetudine admittant, cum inclinationes naturales in generephylico non admittunt, het eft quia he inclinationes morales nonfunt aded immunabiliter determinate ad unum , quin variationem aliquim admittant circa objecta particularis, inter latitudinem objecti fuigeneralis contenea. Num licet neceste fie, ut voluntas feratur in bonume tamen non necesse eft, ut in hoebonum debitum, & conveniens ferarur - fed pro libertate fut innara poffie in indebigum bonum ferri, five jucundum illud fer five vrile. Sie intelle dus, licernon poffie non ferri in verum ; tamen non necesse eft, ut in talem veritatis speciem feratur. Sed pro fua mutabilitate, vel fi mavis libertate, five innata illa fit, five à voluntate derivata I possit veritatem illam contemplari, quam minime debuisset. Sic pronum est intellectui peccaria occarcate, (piaferrim voluntate viriata, & paffionibus inordinatis ad hoc protrudentibus) falutarem Dei cognitionem tanquam inunilem rejicere ; & in vana creatura contemplatione duturniùs qua par est immorari. At in propensionibus rei mere naturalis, verbi gratia, lapidis, nulla talis varietas. inelt. fed confransimmutabilitas, & inclinatio ad unum timpliciter invariata . & hinc eft, quod his posterioribus nulla consuetudo pra judicat ; cum tamen in prioribus fuam confuerudo tyrannidem exerceat. Et hic a. Si ukerius quararur, cur ratio naturalis mond pluserrat ciresprincipia practica; Qualia (uni, Deus eff, Deus eft colendus, &c. cirea que mirabiliter hallucinatur multorum intellectus; cum circa principia speculativa non omuno fallicur a nullusenim adeò absurde ignarus, qui non novit Omne torum effe majus fud parte : Et impofibile effes dem fimul effe. o non effe. Dico quod rationem hujus diverficatis naturaipla fuggeret manifestam. Nam dom hic fumos in via, omnis cognitio noftra intellectiva, originaliter à fenfibus dependen Ecided incelloctusila manifeftius, & certius apprehedit, ad que cogo noscenda in lensibus fundamenta habuitevidentiors. Cum ided veritas hujus propolitionis, [ Omnetotum eft majus [va parte ] intellectui innotefeit ex particularibus, fenfuid recte & evidentiffime cognitis, (manifeste enim cognoscat fenfus leonem totum effeparte majorein &c.) impoffibile eff, ut de illa erraret intellectus. Sed cum hac propositio, & principium pra dicum, [ Deus eft ] in particulari fensibus nullarerus innotefcar, fed rationum confequentiis (hominibus vitio occarcatis, for fan non aded manifeltis) ell deducenda smirum non elt, fi intellectus mule tories fallatur : præfertim in iis, qui ad hoc cognoscendum, industriam debitam, & requificam diligentiam vel non omnino, vel fegnins adhibent.

Ex his ideò demonstratis manifestum erie, quod scire possumus hunine rationis naturali [ Deumesse] quod si causa prima: & quia causa prima est, ideò lequetur illum este absolute externium. Et z. sequetur, quia est causa prima, quod sideò est absolute simplex. Et 3. quod si absolute independens. 4. Quod sit omnipotens. 5. Quod infinirus &c. Hac enim necessario sequintur. Nam si se causa prima, necessa est ut sit externum quid, cum causa prima nec à se, necesso produci potesta. Si ita; sequetur sursus quod site sentia simplicissima, quia quod causam, non habet producentem, nec constituentem habeat. Rursus ex his sequetur, silum este independence, quia prima non habet à quo dependat. Adeò ur site sationi na-

LIII 3

turali manifestum eric Deum esse ærernum, independentem, absolute simplicem :
hæc enim lumine naturali cognoscimus manifeste. Et ideò quæcunque lumine naturali, ex his daris certa consequentià deduci possunt, ea omnia erant etiam à nob s naturaliter cognità. Quot autem, aut quæ illa sunt, non est hujus loci disqui-

fitio, aut penfi-

Sic Deumessetandem demonstravimus; susus scalicet, quam concinnius, promodulo nostro pocius, quam subjecti merico. Siquidem, ut recte olim Magnus Nazianzis Episcopus, pipa rò ciel sus negens. Magnum est de Deo dicere: Cum Majestatem tantam nostra imbecullutas neccapiat digne, nedum exprimat. Ametideò modestus animus Destatem illam, quam non explicet: siquidem Deus multura amais se maller, quam curiosiùs cognosci.

## EXERCITATIO QUINTA.

## De Æternitate.

In qua 1. agitur de nomine. Ubi nomina aternitatis, à Philosophis nstata paucis explicantur. 2. De reipsa. Ubi 1. ostenditur quid sit aternitat. 2. Quomodo à Deo differat. 3. Quod Deo conveniat. 4. Quod boc ratione naturali cognosci possit. 5. Quibus mediic boc sit. 3. Contra Conradum Vorstium, et Nichol: Taurellum ostenditur, 1. Quod aternitat non est mensura divisibilis. 2. Quod non sit accidens Dei. 4. Explicatur modus quo sutura contingentia in aternitate sunt quamdiu sutura sunt: et illa, non altu, & per proprias existentias, (quod volunt Alvarez, Ferrariensis, & alii) sed objective solum aternitati inesse demonstratur. 5. Objectiones qua veritatem reddant suspectam proposita sunt, et soluta.

E Æternitate dicturus hæret venerabundus animus; & inextricabili duraionis quaquaversum infinitæ labyrintho involutus, necingressum inveniar,
nec exitum. Circulum agnoscit immensum, in quo nec ubi incipiat habet,
nec desinat. Infinita enim sunt illa æternitætis spatia: quæ nec percuriat intellectus noster, nec capiat. Hic ideò à conatu incepto desisterem : nec ---. Æternit minorem sonsilitis animum satigarem, nisi probe novissem, quod velletcognosci divina
bonitas: Cum Deum iò dispimus intentiusnecesse ett, quo cognoscimus. Nisi
novissem nonnullos disputationes de æternitate Dei indignas, industrià, non nisi
interrorem profuturà edidisse, Vorsium intelligo, & Taurestum: quotum Scripta
cautius legat juventus studiosa, sic & utiliùs: ne si securius evolvant, opera infædici nonnulla imbibant postmodum dediscenda. Quibus præmonitis ad pensum sestino paucis absolvendum.

2. De nomine: pomina enim funt return notes eis d'innere rei ipfius, & d'a-

moen infeiretz; Et ideo neceffe eft, at rem ipfam nunguam diffincte cognofcar. qui rationem nominis non intelligar. Theo read monet magnes Philosophus. pentor egeraler dei n ra dromata oquaires, primo inquirendum quid nomina fignificant. Primo igitur notiffimum est Platonem, Ariftotelem, & Philoso. phos Gracos, to alaysor, to alflor, in concreto dixiffe, com zternitatem exprimerent ; & aliquando in abstracto, vor alora, & the aldionira. Sed verbum illud dier ufratius occurrit apud authores, fed fenfu vario; eft enim valde mo-Augutor. Nam quandoque spatium septuaginta annorum significat, quod nonnulli feculum appellant, ut ex Hieronymo notat Stephanm. Quandoque vitam fignificat. Hom: Illad: 4. a urap emelon rov pe sim 4 20 re, 2 alar (idelt) illum anima, O' vira reliquit, hoc elt moriebatus. Le Archias in Epigram: sous alwya himorras, (i.e.) murientes. Aliquando animam fignificat : Hefychine. Aiwra; Juziw. Bx Sophocle in Philod: Egenreurer alwra, expiravit efflavit animam. Apud Helleniftas (fepniaginta, & Icripiores facros) mundum fignificae: fic in Evangelio, melines 78 alor Tire, recte reddunt hojus mundi curas, & Sollicitudines, Sed apud Philosohos, & Metaphysicos, atermitatem usitariùs significat. Et hoc modo Aior, quan eier or, semper existens; ut Euflathim in w. Iliad pad: pag. 1075, ex Ariftot: 1. de Calo, annotavit. Et apud Poeris, cum Deos aimies, & zternos appellarent, per circumlocutionem hanc arev abyrus, l'apiffime hoc faciunt. Sic Hefieden non longe à principio Stoportas afferie se vurer marapar Mro dier sorrar. Ex eadem stirpe fuam ducit originem dictio illa alia, qua æternit uem uficate exprimunt Philosophi, nempe aid . Et ideo fallitur Danem + quando contra Chemnit: pag. 40. atropor creaturis, & al. + Vid: Facob: Dop Den quafi certo discrimine apeat : Cum certifimum sit, didrior non minus Martin: Exerquam differ, Des attribui agud feriptores probatos. Ita ut dien fit ipfa Dei in- citat: Metaph: divisibilis grernicas. Philo de Mundo. es atave y ere mapexinuger ester, ere lib. 2. theor: 13. winher; and whoor vontere. In eternitate nec eft prateritum nec futurum, etc. pag. 794,795. que de duratione creature dici non poterant, & in Symbolo Atbanafii l'a mario a lori G. zternus Pater, filius zternus, &c. Nec aldor eft Dei proprium ; cum soud Ariffotelem motus prime mobiles dicitur zivnere atAD: & apud Pluterchum in Pericle, disto soccurrit de gloria hominibus on egregias animi doces arribura. Fallitur ettam Hieron: Zanchim, cum tib. z de divin atrributa. cap. 2. Danco è diametro contradicit, & vult a wivroy, folius Dei effe, & alday creatura. Cum turlus manifestum fit, vo aidor, Deo etiam convenite. Sic ad Rom: I. verf 20. occurrit. atho Sel Awayus, z' Seibrne, nempe xterna Dei prentia, & Deitas. Et revera apud feriptores probatifimos no nieler, a no dierior, promifene vruntur, ad ziernitatem Dei undequaque interminatam figni- + Facob: Marts Scandam. Apud Phavorinum de fynonyma ponuntur; fic enimitte atho. & Exercit: Met: ilor. Et Gregor: Naziang: es to a prov maga: 'Alor of ste xelo of the peone lib 2. Exercit.4. TI mepos, well 38 merontor, with ones have a reduce this cope therefeller of theorem: 13. rois didois dier, Ge. Scile 'Aror, non tempm eft, nec pars temporis; fed quod pag. 799. nobu tempu eft motu folu mensuratum, illud eternis eft 'Aray. Scilicet hanc opi " Hier: Zanch: nionem Hieron Zanchio, affigie Facob: Martini t, cum tamen in iploloco \* ab operam tomo z. illo citato, contrafium evidenter appareary Qui veller, viden, vouelle se vest at De natura Det. 127 Nempe Manifestum est quod Meraphysici, simul & Theologi eum de Deo tib. 2. cap. 3. loquintur, per has voces distrior, & d'illor, natura diving perperunanin effe per- thef. 1. pag. 73. manentiam,

2. Quod ziernitas hac notione Deo, conveniar, nohis certifimum eft. & inter iplos fide articulos receptum. Sic in Symbolo Athanafii, o manio Lievi G. Co. fied à nobis de recraimte traftandum, in quantum lumine naturali intelle dus cognofci poffit. Hic ideo eris erunt diftinctine explicands. 1. Poruelle gentes (& idea nos posse ) lumine naturali intellectus, cognoscere Deum effe grernum, 2. Hoc de facto cognovisse: z. Quibus medis cognitionem hanc affecuti sunt.

4. Duo priora, una, & eadem opera oftendamus : nam fi ulla rationis evidentia appareat, gentes lumine naturali cognoville Deum effe aternum de facto, confequentia manifefta fequeiur, allos boefcise pomite. It Igitur quod Gentes Der une effe mernum lamine natur li intelle tus cognoverum certifimum eft ex loco Gentes lumine illo Apoltoli appositifimo ad Rom. 1. 19, 20, 21. qui locus modum, & mensuram naturali Deum cognitionis politze naturalia de Deo, sis en minu complectiour. Ibi epim inter

effe eternum cognoviffe.

ne of Ses proget, nempe interilla que de Deo funt naturaliter cognoscibilia enumeranur, nre aldio aus Awajus, x Serone, Aterna ejm porentja & Deiters Et mindis appointur, en quo hec cognoverunt. verf. 30. Ubi pradida capita, mis minimas vokubie, è rebus factis, feu creatura, con nofei afferir. Hoe eciam ex Behicorum (cripus clarius elucefear, cum confensu unanimi Deum effe \* Homers Ody ff. miernum perpetud afferunt. Telemachus Antinog apud \* Homerum, dicit fe Dess Aternes in vindictam vocare ; eya & Dess em Barquar dier corrus. Et alibis were onvierte leur med dier corres. Inter Oracula Sibyllina apud Opfepeure Tapiffine occuren hoc Dei acenbucum. Sic in Promis pag 1 52. ex Theophila ad Autolychum.

B pag. 56.

A von the proper of the digitage koopes, O's people er diave, it is alove in'y In A uniques, a premas env.

Hoe eft Deum golite qui folus ab atemitate in aternitatem durat, &c. Et paulo infra, Sedv ann Syer, devade, 75 pronuntige. Strabo Geogr. 1.17. p.779 de Athin-Plaineone obletvate quadlicer Imperatores fuos, & omnes comportes Dearvocare folebair: tamen (inquit) Deine alima agnofcunt, adminimor, alevror, vorer & ernet manicum and

to a nor Af mirror, (i. e.) eternum eg immortalem, bunt etiam omnium creat torem, & parentem. Oprime Themiftim hoc exprimit Oratia 6. Vatenti diffe t Ubi fic air. recor brow des o Bros Dapépor Bir, d'istorne Cuis, descria dud. were , n' red un daneimen convier ar Spainet. Pris (inquie) funcin quibus excellit Deus : eternitate vite, potentie magnitudine, & erga bomines benevolentia Et randem Arifloteles lib. de Calo z. cap. 3. Des 3 depresa a Suvanta, Tero & bei Con ald. G. G. Scilicet, Dei operatio eft immortativas, qua eff vita eterna, & interminabilis.

5. At licet ipla ratio naturalis Ethnicis diabat in thefi, Deum effe zternum. & immortalemetamen in hypothefi, (superfittione intellectum occarante) deitatem rebus sepenumero applicabant, quas zternas non effe abunde cognovenint. Sie Fovem fummum eorum Deum, & ortum habuiffe, & mortalem effe afferst Mer-

curius apud Plautum in Amphit:

-.-- Etenim ille cujus juffu huc venio

fapiter, non minus quam nostrum quivis formidat malam;

Humana matre natus, humano patre.

Be Homerus alicubi. Iliad: 5. Reddit rationem, cur Deos zternos, & immortales crederent; nempe, quia nec edunt, nec bibunt, nec babent corpora, vel faneuinem :

'Ου 38 στον έδεσ', έ πίνεσ' αίθοπα οίνον Τένεκ' αναίμονες είσι κ) αθανατοί καλέονται.

Idem tamen qui jam affern Doos cibum nullum edere, ( ea superfitionis, & impieratis infania) dicit paulo poft. fovem, & Dens reliquos in Athiopiam receffiffe ad convivium. μετ' αμύμονας Αποπίας, χθίζ Θ εβη μετά δαιτός. Et ille idem Homeras, qui Deos aternos, aler corras ; qui immortales, & fine corpore effe voluit; poltea tamen Venerem narrat in manu vulneratam, ita ut languis fluebat in terram cafurus. Et tamen ut farram tectam teneat Deorum immortalitatem, vocat Canguinem etiam illum immortalem. per A außerror auna Stolo. Ex quibus notatu dignum est, Ethnicos cum in thefi, & speculative de Dis loquuntur, multa orthodoxa, & veritati congrua, afferere; iplo rationis naturalis lumine in iplis nondum extincto, hoc dictante: Sed cum ad hypothefin deventum est, intellectu corum, malitia, & impietate obleflo, multa de Deo impia, & tanta majestate indigna, pronunciant. Quod & olim observabant, & eleganter redarguebant magni illi nominis Christiani vindices, Laffantius in lib. Inflitutionum, Fastinus in cobortatione ad Gracos, Athenagoras in legatione pro Christiania, Theophilus Antiochenus ad Autolychum, Arnobius, Minutius, alu, &c. Cum ideo manifestum fir, Deum effe erernum, effe veritatem naturaliter cognoscibilem, & gentes tolo lumine naturali intellectus inftructas, hoc de facto cognovisse. Videndum 3. Quibus mediis hæc veritas demonstrati possit.

6. Deum effe eternum, à priori demonstrari non possit: siquidem medium nullum, aut principium nobis suppetit zternitate prius, ex quo Deum effe zternum à priori concludamus. Ratio est, 1. Quia omnis cognitio nostra naturalis de Deo, à creatura dependet ita ut creatura fit unicum, & folum medium per quod ad cognoscendum Deum intellectus noster assurgat. Cognitio enim nostra naturalis cum sit originaliter à sensibus derivata; & Deus, prout in se est, sensibus no-Aris non fit objectus, nec poffit quidem, necesse est, ut per objecta creata, & fen-

Mmmm

fibilia,

Thefis 1.

fibilia, ad cognoscendum Deum invisibilem perveniamus. At certum est, quod omnis discursus à creatura ad Deum factus, est à posteriori solum, scil: ab essectu ad causam; & per consequens si dum sumus in via, Deum solum per creaturam cognoscimus, nempe per essectum, manifestum erit cognitionem nostram non esse à priori.

Et si hic dicas, quòd verum est, nos ex solà creatura ad notitiam Dei naturalem deduci, tamen hoc non obstante, cum ex creatura novimus Deum este, & quod sit infinitus, &c., ex his per creaturam cognitis, fotsan deduci possit à priori, hune Deum este æternum: ut cum argumento à posteriori demonstravimus Deum esse immutabilem, ex hac immutabilitate possumus à priori inferre, Deum

eundem effe immortalem.

His tamen non obstantibus, Deum esse zternum à priori demonstrari non posse arbitror. Ratio est, Quia inter Deum & attributa sua distinctio realis nulla intercedir, sed est omnimoda, & perpetua identitas; ut in confesso est apud Scholafticos, (Vid: Aguin: 1, p. q.1. art. 6. 6 1. p. q.28. Scot. in 1. fent. dift. 2. q.7. ibid. Ockam q. 2. Bannez: Zumel: Nagarium, Vafquez: in 1 p. q. 28. art.1, 2. Et multos apud Johan. Martinez in 1. dift. 2. queft. 6,7.) & per consequens non poffit effe aliquod principium æternitate prius, per quod inferri poteft, Deum effe zternum. Nam cum ipla effentia divina fit entitas absolute, & simpliciter prima, qua aliquid prius nec fingi poffit, & zternitas fit fimpliciter eadem cum deitate illa, seu effentia divina : manifestum erit , non poste este medium aliquod zternitate prius, ex quo inferri possit à priori, Deum esse zternum. Et hic si rursus dicas, quod licet non possit demonstrari à priori Deum esse zternum, quoad. rem ipfam ; tamen quoad rationem poteft effe medium æternitate prius; ex quo demonstratione à priori oftendi possit, Deum esse zternum. Respond: 1. Quod notiffimum eft, medium nullum vel fingi poffit revera zternitate prius, ex quo inferri poteft a priori Deum effe zternum : Ratio eft, quia non folum zternitas eft eadem cum effentia divina , & ideo iplum effe divinum non fit zternitate prius ; sed etiam identificatur cum omni attributo Dei absoluto: (ut nervose oftendie Suarez Metaph: diffut. 30. fest. 6. num 10. (Gc. part, 2. pag. 50. col. 1.) ita ut. non est ulla Dei perfectio æternitate prior, à qua à priori inferri possit Deum esse zternum ; cum illa perfectio, (quzcunque demum fumatur) fit ex parte rei ipfa zternitas, & perfectio illa, & zternitas etiam fit fimplex illa deitas, que perfe-Aionum pluralitatem admittit nullam. 2. Fateor Suarefium, & Scholafticos ufitate affirmare zeernitatem (ut & alia nonnulla attributa Dei) demonstrari poffe à priori ; & admittere medium ratione prius ; ita ut illud medium licet in re ip[2 non fie zternitate prius, tamen quoad modum nostrum concipiendi imperfectum. possir este prius. Sed ut quod sentio, libere proferam; minutias has Schotasticas non probo; & tutius effe judico, & Deo dignius, si de Deo, & perfectionibus suis loquamur prout funt, non prout ab intellectu nostro fingantur : Et sic rectius dicas, eternitatem à priori demonstrari non posse, quia in re ipla ita elt, prout affirmatur: quam, eternitatem poffe a priori demonstrari ; cum in re ipla hoc non ita fit, nec effe possit medium ullum in re prius; ut suprà demonstravimus, His ideo ita constitutis, medium unum, aut alterum, quo Deum effe æternum, rationaturalis oftendar, specialius exponam. Nempe rationes multas adducunt Scholastici. & Metaphylicia ad hanc veruatem evidentius demonstrandam; ut videre est apud Aquinat:

Aquinat: lib. 1. contra Gentes. cap. 15. 6 Ferrariensem ibid. 6 1. part q. 10. art, 2. Vafq: Balthager: Navarett: Suar. Meratium, Theodorum Smifing. & alios. Hier. Zanch, de natura Deitom 2, 1, 2, c, 3. 6 Jacob: Martin: Exerci Metaph 1. 2. Exercit. 4. Theorem, 13. Suarez, Metaph. part. 2. difput. 30. & alios. Illos videat qui argumenta veller multa, caque fusius explicata, Pergo, & ad omnimodam Det

zternitatem demonstrandam, ratioprima fit hæc:

Iffud quod necinitium admittit, nec finem, illud eft zternum zternitate fimpli - Ratio 12 citer Ge dicta; at Deus optimus max: nec initium habet nec finem, ergo zternus fit necesse est. Propositio prima est ex ipsis terminis manifesta; secunda sic evincitur & & primò, quod non haber initium : nam fi habeat, tum vel à fe neceffe eft, vel abalio. Non abalio ; quia tum illud aliud à quo Deus haber effe, effet Deo prius, cum necesse fit ut caufa caufatum pracedat. 2, Effet à Deo independens, cum impossibile est, ut prius à posteriori dependear. 3. Effet Deo perfectius : quia caula non potest perfectionem majorem communicare, quam ipsa habet; & ideo fi Deus initium ab also fumerer, illud alsud effer quoad effe ad minimum æque perfectum, ac caufatum fuum, & cum quoad modum effendi effetindependens, effet absolute perfectius: At hac omnia ipsam Deitatem penitus tollunt, cum Deus non est qui habet causam priorem, cum sit causa prima : nec qui habet aliud perfectius, cum fit ens absolute perfectiffimum : nee ab alio dependet, cum ab iplo dependentomnia. Et per confequens, Deus ab alio effe non postit. Nec à à seipso initium sumat, cum impossibile sit, ut aliquid seipsum producat. Sic enim effet antequam produceretur : nam quod producit semper est natura prius, quam illud quod producit, & ideò fi Deus seipsum produceret, esset priusquam produceretur : at hoc impossibile, cum contradictionem implicet manifestam, Ergo et illud. Et per confequens Deus à se initium non haber; cum ided nec à se initium habeat, necab alio, aternus fit necesse est; saltem à priori, cum non incipiat esse. At quod nullum habet initium, nec finem habear, ut manifestum eft; & optime expoluit Hierocles in zevosa im Pythagore, pag. 138, ¿ pap of ni ben sm mo HOUR WEST JOHN HE KNEDIN EIS HE H Danenen, water Ry to EE HIGH AM CONSTRUIT A χον ποτε φ Soeav ava Si χεως. (id eft ) Nec fieri poteft, ut perpetud maneat illud quod in tempore principium babuit : ficut nec pereat illud aliquando, quod ab eterno subfifebat. Le per consequens Deus erit absolute aternus, fine ortu, & exitu, fed an' ziwy de eig diwie duraturus : quod erat demonstrandum.

Hic in transitu hoc scias : quod, cum dico Deum à scipso initium non sumere, Dub. hoc nullum paritur præjudicium ex eo quod antiquorum nonnulli dicunt, Deum Patrem à scipso esses dicunt enim Deum Filium, & Spiritum sanctum à Patre esse, at Patrem à leiplo effe. Que locurio inquere videtur, Deum à leiplo initium ha-

bere, quod nos negamus.

Respond: 1. Cum dicitur, quod Filiuseft à Patre, novimus ex ipsis fidei no- sol ftræ principiis hoc ita effe explicandum, ut Filius fit à Patre quoad personalitatem, nimirum lecundum quod eft filius, non quoad Deitatem, & lecundum quod eft Deus. Siguidem cum Deitas filii fit una illa fimplex, & ipfiffima Patris Deitas, ab alio effe non poffit: Nam & Filius jufte au most dicitur. Cum ided in Cymbolo Nicano de Christo occurrirequod sie, par on paris, Deds a Andreds on Devalandres. Hoc fensu Catholico intelligendum : ut sit Deut de Deo, non quoad Deitatem, & effentiam, fed potius quoad personalitatem, & lubliftentiam, cum certiffime cre-Mmmm a dimus,

a Vid Suarez Metaph. pag. 2. difp. 28. lett.1. mum.6.7. p.6.

b Lactant. de falf. Relig. 1.1. cap. 7.p.29.

c P. Fab.in Do. decam cap, 12. pag. 224, 225.

dimis, quod Filius, lec undum quod eft filius, & genitus, à Patre differe : at quoid D zierrem Patris & fili mulla eft differentia, fed perpetua, & fimpliciffima identitas & ided ipla Deitas filii non est g nica proprie led persona secundum quam, Pater, & Falius habent le, qualius & alius, ur generans, & genitus; licet quoad effentiam & destatem fint absolute, & simpliciter unum. 2. Cum dicunt mulei ex antiquisparirer, & recentioribus Deum elle à seipso: hocintelligendum est negative a, ad excludendum principium externum: ita ut Deus dicitur effe à leiplo, hoeelt, ab alio nullo habeat effe : Non autem politive, seu affirmative, ponendo principium internum, quali revera à le duceret originem : cum manifestum sit, Deum effe absolute, & impliciter a rappor, & mittum omnino nullum habere poffe, vel 3: Te, vel ab alio. Nam vincipere, aut initium habere, à quocunque demum fit, Deitatem directe deftruit. Etcerte mihi videtur Lastantium parum commode fuifie locurum, cum Deum dicit à feipfo procreatum, & feipfum fecife: & illud Apollouis approbat, quad Deus fit a uropuns, & illud Sibylla, quad Deus fit a urojamis, Smintoe Sicenim predictus Pater b, Verum quia fieri non poteft quin id quod fit aliquando esse caperit i consequens est, at quando nibil aute ipsum fuit, ipse aute omnia à seipsofit procreatus : ideoque ab Apollone, a vroquis, à Sibylla a vroyavic. 6 agivento, es Swinto nominatur. Et paucis interjectis : Alius nos edidit, alius in fruxit, Deus ipse se fecit. Nempe Clemens apud P. Fabrumc, iftas Dei appellationes à Gentilibus ortas, & usurparas improbat, dum Deum d'u-Trinor, & autoyere Daor pronunciat : nec vult Deum fuirpfine caufam dici, autfui genitorem. Rectiùs ideo Juftinus (in Parenet,) de Deo feribit, fic : au res par ber uoros dei ar pereger de un exar Nempe folus Deus femper eft fed generatione non babet, Quin & ulitara funt apud Patres Gracos illa Dei Epitheta, quod fit Moros avapos uovos ajeventos, fueros un some indpos Illuma; non rard avaito, x) mame airlas, xi fusosas xosirlova appellant. Vide mulea his fimilia apud Pet: Fab: ubi fuprà : & enam apud cundem in Append. ad tib. predictum, test. Sacrar. lit. Stud: pag: 200.201. & deinceps. Et apud Daniel: Heinfium in Ariftarch. facro in Monni Paraph: Johan: cap: 3. pag: 68,69,70,60°c. Ubi Nonni paraphrafin non injuste notat vir magnus: Nonner enim de Christo loquens, sic ait i nos apris-Two, 2 2620; au ropuroso See. He Namus Deum aurupuror appellat, quod non probat Heinfius, Nempe Deus mapute, x, apu : non autem queres o Beos. "Autique Tot (inquit) berbe funt, que sponte proventunt , ut vam autoputos in Epigrammatu. Quis autem provenisse dicat Deum? aut ex se provenisse, aut ex se natum? nam qui italoquitur er me evapy of fatuit principium. Et illud à pet: Fabro annotatum approbat; nempe Philosophos, Paganos (non Christianos) primam in Trinitatepersonam, europui, europori, & europui dixiffe, Aded ut locutio illa Deus eft à feipfo, mihi videtur minus commoda : & dici poffe commodius, quod Deuseft cum Cyrillo Sones pier dur xweiwreen mairwi Al Ghr Ses ovoudrow, Do ov. Nullum magis Deo nomen convenire quam cum ens vocatur. Et probo illud, quod habet Jul. Cef Scalig Exercit. 365 cap. 2. Ubi Deum vocat durantov, ip fum ip fum, vel ip fum fe : licet non probo ambitiofam inventionis propriz j Cantiam, cum lubjungit. Adde good nos admirabili ambitu, fignificatus excogitavimus, & Deam all reardy, primi appellavimus. In ratione secunda 1. Unum suppono. 2. Rationem deduco. Suppono Deum

Ratio 2.

quoad effe fuum, & Deitatem, effe absolute infinitum, quod & Gentibus fuit cog-

nuum:

mittim, utpote rationi naturali manifeftum; afferente Apostolo ad 20m. 1.20. vid. Suarez: Metaph: part : 2. difp: 30. Baffol: in 1 dift. 2. g. 2. art. 1. Jacob. Martin. Enercit. Metaphyf. lib. 2, Exercit: 4. Theorem: 11. pag. 778. & deinceps. Quo Supposito, sic argumentum deduco : Deus est infinitus quoad effentiam : ergo est absolute ziernus quoad durationem. Antecedens eft ex suppositione concessa evidens. Confequentiam fic oftendo: Illud quod est absolute infinitum quoad effentiam, principium effente habet nullum. E.eft absolute zternu. Consequentia iterum est manifesta, quia necesse est ut illud quod principium nullum habet, à quo effe incipiat, fit ab zterno & perconsequens ablolute zternum , nam quod eff. & nunquam incepit, ab grerno fuifle ipfa luce clarius eft. Jam fubfumo, at illud quod est quoad este infinitu, à principio nullo incepit este: nam primò impossibile eft ut infinitum fibiipfi daret initium, & contradictionem implicat manifestam. fic enim idem eft prius & potterius feipfo. 2. Idem effet caufa & caufatum fuiipfius. 3 Idem dependeret, & non depederet à feipfo. Quia causa no dependet à causato. caulatum autem dependet à caula: & ideò fi luipfius caula effet, & dependeret à leiplo, & non dependeret. 2. Infinitum quoad effentiam non poteft fieri abalio extrafe ; nam illud principium à quofit, vel crit finitum, vel infinitum : prius dici non postis. Quia impossibile est ut principium finitum effectum producat infininumicu talis effectus perfectio, virtutem taliscaulæ pene infinite superat, Non pofterius; Quia fillud principium fit infinitum, tum quero, an habuitiplum aliud principium, vel non : fi non habuir, tum illud erit infinitum quoadeffe, & crim concedieur nunquam incepiffe, erit absolute zternum, & per consequens erit Deus ille de quo quærimus. Et fi dices quod habuit principium fe prius, tum semper recurrit cadem quaftio ; ita ut necesse fie, ut vel concedas progressum in infinitum in istis principiis, vel in principio aliquo & quoad essentiam, & durationem infinito fiftendum : at hoc erit Deus, & perconfequens manifeftum erit Deum effe abfolute zternum, quod erat demonstrandum.

3. In ratione terria etiam unum suppono, & tum argumentum deduco. Suppono Deum effe ens perfectiffimum , hoc enim manifestum eft, cum & omnes omni tempore admittunt, &tanquam conceptum Dei intrinfecum agnofcunt, quod fit ens perfectionis fummæ, quo nec majus aliquid effe poffit, nec melius. Racioe nim rects in unoquoque hoc immurabiliter dictat, nimirum inter universam entium multitudine, illud effe Deu, quod reliquis perfectius ett, & melius. Quo fupposito. fic infero: Deus eft ens perfectiffimum. E. zrernu. Confequent: fic oftendo : Ens perfediffimum non poteft incipere effe. Ergo eft absolute mernum. Ratio antecedentis eft; Quia fi ens perfectiffimum inciperet, tum vel à fe, vel ab alio : quod nullum ens fibiipli dare poffie initium, superius demonstravimus; quod autem ens perfectissimum ab alio incipere non posse, manifestum est . Quia Illud ipsum ens quod supponitur ens perfectifimum producere, ellet perfectius ente producto: Ratio eft, quia neceffe eft ut ens producens quoad effe absolutum sit faltem zque perfectum, ac ens productum ; (cum impossibile sir, ut perfectio major contineatur in virtute productiva alicujus caula, quam oft in ipla caula qua produceret :) & quoad modum essendi erieperfectius, quia producens est independens à re producta, & idco quoad independentiam illam, feu modum effendi nobiliorem, erit perfectius ente producto, cum ens productum à producente necessario dependear. Quibus concesses sequerur, quod ens illud producens ens persectifimum, erit Mmmm 3

Ratio 2

faltem zque perfectum quoad effentiam, & quoad modum effendi independentem, erit perfectius qu'amens productum : aded ut fi ens perfectiffimum producatur & incipiat effe, lequetur quod est aliquod ens perfectiffimo perfectius, ( Quia producens erit perfectius, producto) at hoc contradictionem implicat manifeltain; nam fiens aliquod fit perfectiffimum, qu'i fieri poffit, ut fit aliquod ens perfectius ? Farendum ided fi Deus optimus maximus fit ens perfectiffimum (quod nullus anguam negaverat) quod principium habere non postir, & ideò nunquam effendi initium habuit, & per consequens sit absolute, & simpliciter aternum. Quod erat demonstrandum, 2. Repugnat, ut ens perfectionis summa ab aliquo dependeat, cum dependentia ab aliquo tanquam à causa excludit gradum perfectionis non exiguum, (nempe independentiam ) Erided fi Deus fit ensperfe diffimum, necesse eft, ut fit independens ; & ideo fine causa efficiente, & ideo fine exordio, & omni effendi principio, & ideo fimpliciter zternus : nam quod net effe, nec durare incipit,eft zternum. Et ideo fi Deus nunquam incepit effe, nunquam habuit duratice nis principium, & per confequens erit zrernus. 3. Neceffe eft , ut ens perfectiffimum habeat durationem perfediffimam, at zternitaseft duratio perfectiffima, & ided & Deus fit ens perfectifimum, erit zternus. Nam fi Deus non fit zternus, utique perfectionis summa effe non possit, cum ei desit aliqua perfectio nempe aternit is : neculla rationis verifimilitudine affirmari poffit, durationem finitam. & imperfectam (qualis omniseffe neceffe eft, zternitate fola excepta) enti infinito, & perfectiffimo convenire, Nam ficut enti finito, dum eft ens finitum necessario convenit duratio finita ( cum duratio infinita absolute, in ente finito fundari non possit,) sicenti infinito necessariò convenit duratio proportionata, nempe duratio infini a feu zternicas & ideo concesso hoc, quod Deus est infinitus, sequetur manie feste, quod sit zternus, Superius enim demonstravimus, quod illud quod est infinitu non poteft incipere effe, & ideò erit æternum; nam certifimum eft, quòd illud quod non habet principium effentiz, & constitutionis, non habet, imò nec habere possit principium permanentiz; & durationis: ficut è contrario, quod habet principium effentiz, principium durationis habeat necesse est : nam mihi videur impossibile, ut ens aliquod quoad effe incipiat, nimirum utipfaentis effentia initium habeat, & duratio ejus non habeat: Nam cum illud quod initium nullum habet, præcedit illud quod haber initium; sequetur quod si ensaliquod habeat initium quoad esfentiam, & non habet quord durationem, quod duratio ipfum enscujus est duratio antecedat : at hoc impossibile, qui enim fieri potest ut duratio antecedat illud cujus est duratio? Omnis enim duratio à re durante necessario depender ita utconaradictionem implicat Socratem este, & durationem ejus nonesse; vel durationem Socratis effe, & Socratem non effe. Quomodo enim effe poffit hac duratio Socratis. antequam fit Socrates cujus eft duratio?

4. Eadem veritas ex immutabilitate Dei deduci potest. Sic, Deus est simpliciter immutabilis. Ergo. Est x ternus. Anteced. demonstrat. Aquinat. 1. part. quest. 3. articul. 1. 6 in 1. dist. 8. quest. 3. articul. 1. 6 Suarez. Metaphys. part. 2. disput. 30. sell. 8. Jam suppono ut certam, probationem qui vellet apud illos videat. consequentiam probo; quia cum incipere, & definere non possit aliquid nisiper mutationem, seu mosum, sequetur, quod si Deus sit omnino immutabilis, quod nec incipiat esse, nec definat: & per consequens erit absolute eternus, quod erat dicendum. Hanc rationem urget Aquin. Contr. Gentes lib. 1. cap. 15.

Ratio 4.

& tamen

in printeap. eamque fusiùs ibid: explicat Francist: Ferrariensis. Sed mitto reliqua, cum Deum esse aternum, veritatem adeo rationi naturali manisestam judico, ut superstuum esset ad ejus demonstrationem probationem instituere operolam.

Huic veritati objicit Aquin: 1. part, quaft. 10. art. 2. Et Molins etiam in 1. p. q. 10. difp. 3. Sic: Æternitas est mensura quædam, at Deo non convenit este mensuratum, cum sit infinitus simpliciter, incomprehensibilis, & immensurabilis.

2. Mensura, & mensuratum debent distingui inter se, at æternitas ab essentia Dei

non diftinguitur , quicquid enim eft in Deo, eft iple Deus.

De hac re multa disputant Vasquez in 1. part, difp. 31. cap. 2. Et Balthagar Navarett in 1. part: etiam, Controverf. 28. Ubt concedunt 1. Quod Eternitas congrue dici poffir mentura; uficate enim zternitas dicitur mentura communis, & à Metaphylicis, & Theologis, que menfuras omnes inferiores, & durationes comprehendit; ita tamen ut ipia, nec ab omnibus aliis comprehendatur. Et hoe explicat Alvarez, (De Auxil. divin: grat: lib, 2. disp. 8. num. 2. pag. 49. col. 1. B.) & dicit quod intelligi poffit quomodo zternitas, feu menfura illa univerfalis, & communis, se habet ad durationes particulares; ex ordine quem habet locus communis. & universalis ad locos particulares: nam sieur locus communis se haber ad particulares respectu spatii, sic aternitas ad durationes particulares, (pura avum & tempus) respectu durationis. Et ideo ficut logus communis (v.g. superficies cœli ultimi) omnes locos particulares includit. & tanquam mensura communior comprehendit; ipfa tamen non comprehendatur. Sic pari paffu, æternitas,cum fit mensura universalis & communis permanentia in esle, includit, & comprehendit: omnes durationes particulares, zvum, tempus, annum, diem, horam, &c. Ita tamen, ut ipla non comprehendatur. 2. Æ ternitas non includit rationem menfurz: formaliter, nec in ordine ad Deum, nec in ordine ad creaturam. I. Quia omnis mensura formaliter dicit respectum ad rem mensuratam ; ita ut quamdiu est men-Luta, respectum ad mensuratum habeat necesse est. At si creatura nulla unquam fuiffet, Deus non fuiffet minus zternus quam nunc eft : Et ideo ficut ante creaturam productam aternitas non formaliter includebat rationem menfuræ in ordine ad creaturam; fic nec nunc includit. Fateor tamen cum Balthay: Navaret. Ubi fupra,quod æternitas radicaliter includit rationem menfuræ (i.e.) eft talis perfectio que per intellectum applicari possit ad res mensurandas, & durationes corum aliquatenus aftimandas. 2. Atternitas in ordine ad Deum non includio rationem menfuræ formaliter. Ratio eft, quia æternitas eft attributum Dei reales. omnis autem mensura respectu Dei est folum Ens ranonis, nimitum quoad formale mensura : Ratio est, quia necesse est ut mensura aliquo modo distinguatur à remensurara, pro formali scilicet; quia impossibile est, ut mensuratum & mensura fint formaliter idem ; alia enim est formalitas menfurz ut sic, alia formalitas menfurati. Sed inter Deum & æternitatem diftin tio nulla effe poffit, nifi deftinctio zationis, ut manifestum et; Ergo, zternicas formaliter non includit rationem menfura, fed folum radicaliter. Et hoc eft quod dient Aquin: in folutione bujus argumenti 1 part. q. 20. art, z. ad terrium. Quod cum ziernitas dicirur menfura Dei, ibi ratio menfura accipitur secundum intellectum nostrum tantum. 3. Concedit ideo Navarret z ternitatem radicaliter includere rationem menfurz, etiam in. ordine ad Deum, & Deum poffe dici mensurabilem, & ab zternitate mensuratum:

Dub

Sel

& tamen ex hoc non lequetur, Deum non effe infinitum, fed poeius contrarium. Nam cum aternitas fir mensura absolute infinita, non sequetor Deum non effe infinitum, quia zirenitate menfuratur, fed porius eft infinitus, quia menfura infinita mensuratur, eique proportionatur. Ut cum dicimus, quod Deus leinfum comprehendit propeer infinitam cognitionis diving perfectionem: non fequetur, quod Deus ideo non est infinitus, quia cognitione illa sua infinita. comprehenditur, fed potius inferatur, quod ideo est absolute infinitus, quia non nifi cognitione fua infinita comprehendi poffit. Adeo ut ficur Deum feipfum comprehendere fit ablque omni termino feipfum cognoscere; nimirum cognoscere Ce effe abfolute infinitum : Sic aternitatem Deum metiri, eft abfque omni termino ipfam Deo adzguari. 4. Cum dicit Molina quod mensura difanguitor à re menfurara : Responder Balthay: Navaret, ubi Copra , Quod mensura infinita non diffinguitur, à re quam adequare mensurat, sed est ommino eius dem perfectionis cum ea. Sic cognitio divina qua feiplum Deus comprehendit, non distinguitur à Des diftinctione ulla reali , ur manifestum eft , led folum diftinctione rationis. Quin nec in rebus finitis, & creatis femper diftinguitte menfura à re menfurata. sed aliquando contingit, ut & mensura, & res mensurata idem fint ex parte reis Sic duratio rei permanentis ex parte rei non diftinguiturà re ipfà cujus eft duratios (ut evidenter probat Suarez Metaph. to, 2. diff. 50, fell 1, num 5. 69 Capreolus in 2. diff. 2. queft, s. art. 1. Concluf. 9. 6. & alii apud Suarefium supra.) Ratio eft, quia durario rei permanentis formaliter, & intrinfece notat permanenti im in effendo, at Ens alround permanens potest permanere in effe per iplum lumn effe præscife, nullo reali aut modali superaddito: Nam ut ipsum este Platonia permaneat, non est necesse ut et aliquid addatur, hat enim non esset sola permanentia, fed augmentatio quedamt Ergo cum permanentia in effe positi effe, pullo alio effentiz superaddito; sequent quod & duratio rei permanentis potest esse in re permanente, mello effentiz ejus superaddito ; cum permanentia in effe, & duratio idem funt. Er per consequent duratio ctiam rei finita non erit diffinca à te cujus eft duratio : Quo dato non necesse erit ut duratio Dei opt: maximi, nempe aternitas à Deo distinguatur, nifi solum ratione ; quod etiam sufficit ad naturam menfura. 5. Nec repugnat us Ens infinitum habeat mensuram; Quia uno infinito possumus uri ad cognoscendum perfectionem ejusdem infiniti in alio gemerc; & tum illed que ratem perfectionem cognoscimus porest diei mensura, Vid: Balthagar: Navaret ubi fupia : & Controverf, 22. fett. 4, in 1 part. Aquinatio.

\* Nonni Paraphraft. in Joh: werf: 1. † Justin: Mart: in Paranet.

6. Ratum ideo & fixum sit, Deum esse absolute aternum sine omni durationis exordio, autepilogo: sirque Deus noster a gevo, (ut Nonni utar epitheto\*) avapços t, (ut Justini Martyris) Alpha, & Omega; ri vui ri alulvior, il amiegro, aternum nunc, in perpetuum duraturus. Jam proximo in loco de natura hujus aternitatis videndum, qua, & qualis sit: & hie multa de natura aternitatis sciens pratereo, utpute à Metaphysicis sustius explicata, quorum veritas recepta magis, & indubitata; & de aternitate ostendam. 1. Quod respectus sui sit mensura simplex, & indivisibilis, qua partes nullas admittit; nempe contra Vorsium, & Teurestum, qui consetu magno, sed & irrito, aternitatem esse mensura divisibilem demonstrare satagunt. 2. De aternitate agendum in ordine ad creaturam; & hie ostendam modum quo sutura aternitati insunt, nempe quod non insunt

modo actuali per extificatias propries; quod vult Alvares de Divini Auxilei tib. 2. dift. 8, & Thomife communiter; fed modo vitrali, & objective, quod scot: in 1, dift. 39, affent, & Scotift Pro priori igitur, fichze thefis prima.

Biernitas eft menfurs fimplex, & abfolute indivifibilis ita ut in illa nullum fit Thefis 1. prius, aut posterius, fed est tota fimul, quafi immenfa quedam. & infinita indivifibilitas, Hancthefin s. Explico. 2. Probo. 2. Objectionibus in oppositum à Farfie & Taurello adductis latisfaciami . Igirur per ziemitatem intelligo zternicarem simpliciter sic dictam, non diminutam illam à posteriori, quomodo in symbolo Apoltolico, & Febani 17 3. dicitur aldri Cal, vita zierna, de vita principium admittente ; & alfres Nea apud Plutarchede gloria hominibus attribura. a. Hat aternitas partesadmittit dullas, vel effentiales, vel integrales, vel subjectiwas, 2. Cum dico, quod in zternitate non eft prius & potterius ; hoc ita intelligi velim, quod non fit in zternitate prius & pofterius intrinfece ad modum principii ex quo vel confittuafur zrecuitas, vel integra efficiatur : licet non nego quin prius & pofterius firin aternitate extrinfece, ad modum menfuratio Ratio eft, quia reternitas, cum fit menfura fimpliciter prima, & primum in unoquoque genere fie regula & mensura reliquorum; necesse est ur mensuras inferiores, zvum, & tempus comprehendat. Ita ur zternitas habear in fe prius, & pofferius non per denominationem intrinsecam, seu subjectives sed folum per denominationem exwinfocam, les comprehenfive s'urpote menfuras inferiores comprehendens, in quibus prius & pofterius revers infunt. 4. Cum dico escruitarem effe socom fimul, dimegaogide mihi ignoscat benignus lector : agnosco enim atternitatem totum quid dici non poffe, nisi improprie, totum enim dici non poffit aliquid quod partes non habet; cum totum omne ex natura fua intrinfece dicit ordinem ad partes. Sed hoc tantum volo, quod tota zternitas, universa zternitas, seu zternitas quanta quanta eft, fimul eft. His ideo pramifis ad premifiam thefis noftre sinevident ett, & per fe per o cuem" ouod ex rannert metvilo ida cobros visible

1. Becanse Theologie Schol: part: 1, cap 3. probat zternitatem effe indivifibilem ex Pfali 27. ubi dicieur, hodie genui te, de zierna filis generatione lequente Plalmifta. Quia licer ab omni zternitate genuit, tamen dici Hodie, quia universa ziernicas est unum no vui, unum nunc, unum hodie. Et certe hoc ett, vuod universa Antiquitas communi calculo approbavit, & afferuit. Sic enim Hipponen. fis fenex in Pfall to t, we illud citat Balthagar: Navarett: in 1 part controv. 20 Ibi (de aternicie loquitur) nibil eft preteritum, quaf jam non fit, nibil eft futu. rum, quafi nondum fit, fed non eft ibi, nifi eft. Nide Becanum & Navarett, locis citatis. Quin & Plotinu Enead: 3. lib. 7. mum. 2. pag 327. aternitatem fic nobis reliquit definitar Colo plesser es rel auto dei major to mes Exerces. and' & run 5 rost, austr s' errege, and aua marra: hocelt, aternitas eft vita permanens in feipfa, tota femper prafens, non autem nunc hoc, nunc aliud, fed tota fimul, Et paucis interjectis: perovros er mo auto (de zeernierte loquitu:) N' & merufandort &, outes 3 de red maporte alei, on eder aure mapin Ser. id' ar funormu, anna rol omip bet, were z ort . (i.e.) Eternitas femper manet immutata. semper presens, utpote cujm nibil preterit, nibil futurum eft fod

quanta quanta eft, fimul eft.

2, Si zenitas effer menfura divifibilis, tum partes in quas dividitur vel erunt finitz, vel fifmitz, partes enim que nec finitz funt, ne minitz, ne fingi quidem poffunt.

Ratio 2.

Ratio 1.

Nana

Pollont. At parces in quas sternitatem dividi vellent, nec finite effe poffunt, nec infinier. E. parces ejus nulle funt. Jeaffumptio manifeftine oftendaturadico primo. Quod partes ille non poffunt effentier quoad numerum. 1. Quis partes proporti-Onales unius femi-horz funt quoad numerum infinitz, quis omnis pars continui eft divifibilis in infinitu, quod fieri no poruit, nifi partes habuiflet infinitas quoad numerumscum omnis numerus partium finitus facile pertranfiri poteft, ita ut nulla fit reliqua. Vid: Ant: Rou: in 6. phyf: traff: de composit; continui, 8,17. & paffire per tractatum illum. P. Hurrad: de Mendoze dift. Phyf: 15, felt.4. & Suerez Met: pare: 2. dift. 40. felt.5. pag. 276. Gum ideo apud Philotophos omnes (aniores seceptiffimum fit, quod in quavis parce continui funt parces proportionales infiniex quord numerum ; Imo (ut loquitur Ruvio) infinities infinitz ; cum & ratio manifelta hec evincit, ut apud authores prædictos videre eft : impossibile eft . & plane incongruum, ut tota externicas dividatur in partes quoad numerum finitas. s. Numerus partium finitus facile perteanfiri poteft; & per confequens, fi parses in quas miernicas dividirur, effene quoad numerum finiem, iplamternicas non effer menfura, aux duratio undequaque interminabilis; cum inter numerum parsium finitum , (quantumcunque demum numerum illum flatuas) à quacunque parce incipias, percurrendo randem ad ultimam pervenias necesse est, quod in arecuirate fiert non poffe manifestum est : Et per consequens parces eternitatis non erunt finite quoad maperum, . 2. Nec erunt finite quoad durationem e nam is manifest è repugnat vationi reda, ut ex partibus quoud durationem finiris; fiae duratio infinita. Nam supponamus unam partem durationis finitam; & num a fi hoic parti finitz plures finitz en am addantur, quantum universa paritur Arithmetics, & hoc in zternum continuerur a tamen cum fit additio finite partis ad finiram, impollibile erir, ut unquam ex iltis finitis durationibus hat duratio infinita. Futum enim finito additum non producat aliquid nifi finitum, Nam ficut evidens eft, & per se perspicuum, quod ex infinitis indivisibilibus non fit unum divisibile, negex infinitis non-calidis, fiar unum calidum : Sic, fi durationes finiez in zternum adderentur durationibus finitis, non conftituant nifi durationem finitam. Cum ideo eternitas eft duratio infinita (ut manifestum est, & in confeffo) impossibile eft ut ex partibus finitis, seu durationibus finitis conftet : Be per confequens, in parces quoad durationem finitas dividi non poffit, quod erat diendem. 2. Parces Zternitatis cum funt futerflivz fecundum Vorftium, 2b zterno effe non postupt \*; cum non sie postibile, nec per potentiam Dei absolutam ut ullum fuceeffivum firabæterno. Quod nervofe probat ( ut falet reliqua) magnus Philosophus Ant: Ruy: in 8. Phys: traft: de eternitate mundi. Queft: 2. p.700. Wed; Durand: etiamin a. dift 1 quaft 2 articul: 3. Scot lib. Phyl. 8. 4.2. 66. Et ratio manifelta hoc evincit; Quia 1. Cum ftatuit Vorftim f inter partes aternitatis effe prius & polterius, impollibile eft, ut omnes fint ab atemo: Quia quod eft ab eterno non admittit aliquid prius, & per confequens, hinter partes zernitatis fie prius & posterius , non possunt omnes effe ab zerno. 2. Nec poceft ulla una pars determinata effe ab zterno; Katio eft, quia fi fumatur bora, vel femi-hora, vel femi-horz quadrans, vel pars alia, vel minima a dico quod nec illa pars poteft effe ab zterno fecundum fe totam ; quia cum illa pars que cunque demum fit, fit continua, & fucceffiva , necesse est ut habeat in le prius & potherius, & per confequens fecundum fe totam ab æternitate effe non poffit. Nam nonk illud

\* Fid. Petrum
Hurtad: de
Mendoz. difp:
Phys. 18. sett. 2.
pag. 518.
† Forstius de
Deo in not: ad
disp. 2 pag. 223.
224-225.

Rapio

illud pollerius non erit ab zeerno, cum zeerno prius effe non poffit. Et fi dicas quod illa pars fecundiim fe rotam non eft ab merno, fed haber primitin finkans polt good omnes partes fequencur. Tum r. Illud inftans exerptincipi d'aquo incipit exernitas (ut manifeltum eft) at hoc directe repugnat natura sternitatis, ut incipiat, & per confequens effe infrans primum in aremitate impollibile eft, s. Sieffer aliquod in-Rans ante omnem zternitatis parte, tum nulla zternitatis parseffer ab zterno, cum effer inftans omni zternitatis parte prius . Er per confequens dici non polisit quod ecernicas fit divisibilis in calesparces quarum nulla possiteffe ab ecerno hoc enim matura aternicatis manifeffe repugnat. E. z. vel rande illa partes in quas dividuur zternitas erunt infinita quoad durationem ; & tum Zternitas compolita erit ex multis durationibus infinitis, at hoc evidenter abfurdu. 1. Quia fic(cum ouz liber) pars supponitur effe infinita quoad duratione qualiber pars erit equalis toti eternitatis quia ipla eternicas eft folu duratio infinita, & ideo fi quelibet ejus pars ficinfinica quoaddurationem rum quavis ex iftis partibus crictori aternitati aqualis At boc ipfis rationis recta principiis directe com radicitacum inter principia comunia, & iplas corres errosus leper habebaturillud, Omne rot i eft mejus fue partes ita ut neceffe eft ur linea cora fit major dimidiathora cora major femific attic aternitas tora (pealertim cum confter ex partibus divinbilibus, & fuccefivisfecundum Porfium) ma jor erit quavis fug parte. Quod tamen fiert non polsit, fi pars e jus quavis effet infinita. Et per confequens partes aternitatis non poffine effe infinite 2. Si que Hoet pars effet infinita quoad durationem, tum impossibile esset, ut una pars esset alia prior (quod vult Vorfitas:) qu'i enim fieri politi, or inter illas partes, una all'un antecedat, chim carum quevis lapponitet infinita, fine principio, aut fine? 2.51 quavis aternitatis pars effet quoad durationem infinita, cum tot effent eternitases quot partes, (non una eternitas ) cum queliber duratio infinita fie eternitas, Cum ided ex prædidis manifeltum, fit quod partes eternitatisnet finire effetpol-Aint, nec infinite, lequetur, quod funt omaino nulle; & per confequens ziernicas erie dikatio fimplex & indivisiolis. Quod erat demonstrandum:

3. Ipla Dei effentia eft limpliciter indivitibilis nec partes uffas zamittir ; ar # Ratio 3. sernitasest iplissima Dei esfentia. Ergo, erie omnimodo indivisibilis. Propositio prima eft apud omnes receptifima. Vid: Aquin. 1. part. q. 3. articut. 7. @ ta 1. dift. 8. 9 4. Ferrarienf. contra Gent, bib. 1. cap. 18. Suarez Metaph. part z. diff: 30. felt. 2, 4,5, 6 c. Vafquer in 1. part. difp. 22. cap. 2. Tanner: 1, part. difp. 2. 9.3. dub. 1. num. 9. Er multos apud Joh Martin, in 1. fent. diff. 8, Sed & ratio naturalis evident flime, proposicionem illam este verilimam demonstrat. Nam 1. Si effencia Dei haberer partes ex quibus confraret, tum necesse est ut sint Deo priores, & ab iis ranguam à caufis Deus iple dependerer; quia necesse est, ut cause con-Airuentes fint prius conflictuto, & ut conflictumabillis in effe dependest, At horum turumque impium eft & ipfam Deitatis rationem penitus evertit. Cum manifeftum fit fi aliquid fit Deo prius, quod Deus nec eft caula prima, nec zternus, nec Independens, &c. At hac omniain conceptu Dei effentiali includentus, & per confequens effentia divina non erit composita, led omnino simplex: quod erat demonstrandum. 2. Si Dens partes tales habeat ex quibus effentia ejus fit, rum vel erunt finitz, vel infinitz : non finitz, quia tum Deus non effet infinitus, [ quod tamen negat Forfit qui Deum infinitum statuir) quia ex partibus finitis quod fit finitum fit necesse eft. At Deus notter optim: maxim: non est finius, ergo. 2. Vel erunt in-

Nana 2

hnitæ

SPE

finise ille partes sat hoc etiam impossibile. 1. Quia ex duobus infinitis fieri not poffit unum, a Sipartes ille effent infinite tram vel effent diverte, vel non , fi pop, cum uon client olures partes aquia impoffibile eft ut fit partium pluralitas subi non est diversitas. Si fint diversa ( quod necessario dicendum) tum per perfectionem aliquam differant neceffe eft, & he erit perfectio aliqua in una parte que non eft in alia. At hoc manifefte repugnat cum naturainfiniti ; Quia cum omne ensinfinitum fe neceffario perfectionis infinite-lequetur, quod omne infinitum perfectionem omnem poffibile incladar, hoc aut fieri nequeat, fi fint plura infinira diverfae Quia corum neutru perfectione illam includat in qua differunt. Et per consequent utruma: carebie aliqua perfectione actuali & ideo neutrum erit infinitum.& perfe-Aionis fumesillud crim ad eft perfectionis infinite perfectione omnem polibilem includar neceffe eft. Ex his ided manifestum erit effentia divinam non elle Opolitam-fedomnino fimplicem. Jam foblumos at zternitas eft ipfiffima bec effentiahac erat propolitio lecunda, que fic fiarmanifelta. 1, Certiffmum eft aterniestem effeatgributum Dei internum quod Deo inerat ante creaturam omnem : quod & admittit Porflier, Tumfic; Hoc attributum Dei vel erit idem cum ipla Dei ef-Centia vel diverfum. Si firidem, habetur propofitum ; & cum effentia Dei fit indivifibilis, erit & ziernicasenam indivifibilis, que eft cadem cum effentia. Si non fit idem gum effentia Dei, rum adjunctum aliquod effentia divina, extra cius elfentiam fit neceffe eft : Quo dato, fequetur 1. Quia omne adjunctum eft falrem natura pofterius cocujus est adjunctum, quod eternitas erit Deo posterior, & per confequens erit aliquid ipla ztermitateprius. 2.5i fit adjunctum Dei extra eius effentiem, tum erit finitum, & dependens, & à Den productum : Quis fola ef-Centiadivina eff infinita, & increata, & independens, & entia reliqua omnia finita. cre ita. & dependentia, (ut manifestum eft:) & per consequent fi fit adjunctum Deiextra ejuseffentiam erit finitum, creatum, dependens. At hac omnia natusam Eterniratis evertunt ; quia eternitas eft duratio Deo infinito adequara sat quod duratio finita, creata, dependens, Deo infinito, increato, independenti adz-quara fit, eft omnino impossibile. 3. Si effet æternitas adjunctum Dei extra ejus effentiams tum illud adjunctum habeat neceffe eft, vel à causa aliqua externa, vel à fe: Non prius; quia eff contra rationem prima caufa, ut ab alia caufa quidquam recipiate alas illa alia effet fupetior, & prior, faltem fecundum eam rationem, qua adjunctum illud in Deo producit. 2. Quia faltem quoad illam perfectionem penderer Deus ab Macaula extrinfeca. 3. Quia tale accidens, feu adjunctum quodcunque, seuqualecunque sit, effet attributum commune, non proprium; unde quanrum eft ex le pollit abelle, vel adelle & tum primo, Deuseflet mutabilis, 2. Non effet perfectionis fumme, quia illud non eft fumme perfectionis, quod quoad aliquam perfectionem depenter ab alio. 2. Quia fic Deus potuit non elle zternus ; quia cumer hac thefi aternitas effet adjunctum commune, quod abelle poterat à fub. jecto , ideo zternitas in tali cafu abeffe poffit falvo fubiecto; at Deum effe. & non effe zternum contradictionem implicat manifestam, ut supra demonstravimis. Nec lecundum dicipoffit , nempe quod Deus caufatillud adjunctum in feiplos nam fi sta, tum vel libere hoc producit, & tum poteft non producere falva Deitate , quia quicquid libere fecit Deus, poruit non fecifse falva deitate; & ideò fi zternitas fit adjunctum Dei quod libere in se caufavit, tum potuit esse Deus fine illo adjuncto, nempe fine eternitate & fic elset Deus, & non eternus; at hoc impoffibile: annia

poffibile e ergo & illul, Vela, Adjunctum illud neceffario producit & fi ita tum 1. Quia adjunctom illud producit, ided erir Deus adjuncto illo, fcilicet zternitate prior, at hoc impossibile, ergo & illud, 2 Quia illa interna emanatio, seu prode-Ato adjun tillius, revera effet aliqua efficientia, quia per illam adjunctum iftud effe accineter, quod prius non habuit : inde manifeltum erit, quod effe talis adiundi erit participatum : & fic effet in Deo ab zterno quadam quati mutatio. & receptio alterius rei, feu entitatis participatz, & effectz; hoc autem dieit manifelt im imperfectionem ; quod optime expoluit un mountato. Suar: Metable. part. 2. dif: 30 fed. 5, num 7.8. pag. 48, Sed 2. attributum illud quodcunque demum fit, five reale, five modele, fi effentiam Desconfequatur, & ab ea canquam à caula dependent neceficeft ut habeat principium, (ut per fe manifestum eft ) & per confequens grernitas tale effentig divine adjunctum effe nequeat, cum grernitas fit duratio que principium omne necefficio excludit. Sic certiffima rationis evidentia conftar, æternitatem effe durationem indivisibilem. Adeo ut veritatem hane manifeftam hoftes habuiffe, nullus crederet, habet tamen colque buogerie plane impiaconjuratos. Nec Ethnicos dico, mileris infelicis ignorantie tenebile occoccatos, fed (quod dolendum) Christianos: Vorftium nimirum, in tradatu de Deo, in quo multa haber opinionem portenta potius, quam dogmata : qualia in hac veriraris luce nullum tenuife crederes, nedum Vorftium. Dum eternitatem Dei divisibilem afferit, dum immenfratem,infinitatem, simplicitatem Dei vel aperte negat, vel commentis fuis Deo indignis, evertat. Quod & ante annos aliquot apud prepotentes Belgie fæderatz ordines, per legatum fuum conqueftus eft zierne memorie Facobus Rex. Sed & anie Vorftium eundem errorem erravie Nicolaus Taurellus medicus, libro de rerum zternitate conferipto. Audax temeritas! annon fatis medico fuiffet, quod multorum vitam in discrimen ducat, nife & zternitatem a ut de Galeno erraret, nifi & de deo ? Sed pergam ; Et 1. Quid de Eternitate flatuunt oftendam. 2. Quofundamento innituntur. 3. Fundamenta illa evertam, ut fic errores superfiructi mole ruant fua

1. Vorftim de Deo, in Not: ad difp: 3. pag: 222. 223. 224. Ge. fic famit: 1. Quod Dei zternitas nihil aliud eft quam perennis duratio. 2. Quod duratio nihil aliud eft, quam tempus in genere acceptum. 3. Hoc tempus ex Nicolao Tanrelle definit. (cujus definitionem ur doctam & veram iple approbat ) definit (inquam) Quod boc tempus in genere . fit duratio prafens praterita, & futura. a.Statuit zternitatem effedurationem in qua etiam eft prefens, preteritum, & fururum. Itaut in zternitate (Cecundum Vorftium, & Taurellum) fic prius, & pofterius, fit preteritum, & futurum, fint partes extra partes non minus quam in tempores 5. Pag 226. putat fententiam illam que ftatuit #ternitatem effe indivifibilem, & tora fimul effe veritati contradictoria &tandem quod hec fententia Ubiquitarioru errori viam præparan & ideò paginaprædicta. 226. inter Not: sad. 2. Opinionem illam, que zternitatem fratuit indivifibilem, omnino falfam pronuntiat, Nempe he funt welasto zas, hec effata Vorftii, & Taurelli, pro quibus, tanquam pro aris; et focis militant conatu nempema jori, quam fucce ffu, Reffat ideo us fundamenta corii ponere, luper quetantam erroris molem zdificant, caq; ita polita convellam. Rationes Conr:

Sic ideo procedit Vorflius. In Not add. 3. De Deo. p. 226.227 , Si eternitas fit Vorflit cont: eindivilibilis, et tota fimul, tum fingule parces temporis fimul effent, & non effent ; ternitatie indi-Scil: fimuleffent respectu eternitatis, et non effent fimul respectu temporis i et vifibilitatem. Nann 3

propital

idea quevis remporis pars lemper erir, quia coexiltir toti aternitati, que eft menfuez indirifibilis, & roca fimul. 2. Si zternitas fit menfura indivifibilis, & tota fimil , cum ratione aternitatis efficiat Deus, ut praterium non fit prateritum. nec futurum futurum. Nam præterinum jam amplius non eft, & futurum nondum eff & & tamen urrumque præfens eft in eternitate, fi utrumque eternitati coexistat. 3. Sequetur (inquit) fi grernitas fit indivisibilis, & cota fimul, quod primus mundi dies, & hic dies labens coexifterent: Quia urrumque effet in zternis ene. & cum ziernitas fir indivisibilis, coexistant necesse eft, cum in codem in-Stanti, seu duratione eadem indivisibili fint. 4. Tandem loca seripture aliqua adducit . in quibus differentie temporis Deo funt accommodate, ut quod fit Atobs. & Omegs , primm, & ultimm : quod fit , o ar , i lu, z' o sezouer . Qui eft, erat, & fururm eft. Apocal. 1. Quod fit antiqum dierum : & fimilia. Nec hoc dogma unquam retractavit Vorffine, fed potius pertinact errore occeecaeus, ejuldem le parronum præftirit, & vindicem. Ut abunde pareat, ex lua fouam dicit modeftam) responsione, ad Articul: ex Anglie transmiffes. Et ex Specim: Veracit: Conr : Vorftis per Paftor : Leowardenfes, Et ex Examine Refponf: Vorfii, Anno 1612, edito. Nempe hec funt que confidentia tanta producit Porftim, & univerlam antiquitatem aliter sentientem, quafi densa ignorantie nube involutam miferetur. Nimirum veriffimum eff, quod olim dixit magnus Pater": 70 3pdoss ejuadias expres, Confidentia infeitiæ filias & ante illum nobiliot Hifte ist auadia il spaces, topique 3 outer pipes, nempe co audacius pronuntiamus, quo indoctius: Videamus ideo

\* Gregor: Nazianz: orat: 26. † Thucydides

--- Quid tanto ferat bic promiffior biatu

Et an consequentias adduxit firmas, in manifestam thesis suz and delem va-

Sol: Arg: Con-

1. Dico igitor 1. cum Becano Theolog: fue Scholaft: p. 1. cap. 8. quod argumenta hæc nihil novum faprunt, fed cramben folum repetitam ; cum e Scholafticis illa habuit, ubi & folutiones corum folidas habuiffet, modo voluit, 2 Tria hæc argumenta quæ urget, funt revera non nifi unum, Arithmetica in caufæ fuæ Subfidium non profutura, multiplicatum. Nam omnia ex hac confequentia pendent : Si zeernime fir indivisibilis, tum que semel funt in ziernitate, fimul funt, & lemper funt in zternitate , quia toti zternitati coexistunt, Dico igitur 3. hanc confequentiam effe omnino invalidam: Ratio eff, Quia rota zternitas non coexistit omnibus partibus temporis simul, ut supponit Vorstim: Quali Dies mundi primus, & ultimus in zternitate jam adu fimul ineffent. Hoc enim inipoffibile, nam cum Dies mundi ultimus nondum existat, impossibile est ut zternitari coëxistat , cum nibil zrernitati ineffe poffit priufquam habet effe , Quomodo enim ineft illud in grernitate, quod fimpliciter non eft ? Sed hoc poftea evidencinis probaturus fum, & fufius, ubi ad que ficum iffud, de mode que futura eternitati infunt, devenio. 4. Æternitas co existit singulis partibus temporis non fimul, fed divifim fumpeis : Ita ur hodie tota zternitas coexistit hodierno die, cras tota coexftit die craftino, perendice perendino. Ita ut ficut parces temporis in ordine ad fe invicem fimul non funt, fic nec in ordine ad aternitatem : Sed ut partes remporis lecundum prius, & posterius funt, non omnes fimul, fic lecundum beut, & potterius, in zeernicate funt: codem enim modo quo funt, menfurz fuz

thought.

proprie, & eternicate etiam infunt. Er fecundum has hypotheles dicimus quad diei hujus hora prima cum actu eft, actu ctiam æternitati inell, eique toti coexifirts at pofiquam hora fecunda advenerit, jam hora illa toti z temitati coexiffie. & hora prima non modo non elt fimul cum hora fecunda in aternitate a Sed omnino eternitati non inest : Ratio hujus veritatis manifesta est s Quia hora geima, fecunda actu existente, non est , ergo zternitati non inest : Ineste enim necessario supponit esse, & per confequent, si hora secunda existence, prima bora Simpliciter don fit, tum impossibile eft ut æternitati infit. Veritatem hans tali exemplo illuftrat Because ubi fupra. Hoc die (inquit) totum cœlum quantum quannum eft coëxiftit Vorftie : co mortuo totum etiam coexiftit filio Vorfti; quo defuncto, totum icerum nepon ejus coëxistit, & sic deinceps per singulas generationes. At hinc non fequetur, quia toti coelo, & Vorftim, & filius, & nepos coexifunt, quod ideo fimul coexistunt. Quia unus hodie, alius postea. & tertius deinceps toti coelo coexistit. Sic dies anni primus zternitati coexistit, & dies vicesimus, & centefimus; fed non hine fequetur, quod fimul atemitati infunt, fed fuo ordine, primus primo, & fic deinceps. 5. Sed hoc adhuc evidentius pateat, ex alio exemplo magis appolito, à coëxistentia rerum in spatio desumpto : Sic. anima rationalis (ex communi Scholasticorum dogmate) cum sit indivisibilis, ubisunque eft, tota erit; ita ut quicquid ei coexiftit, ei toti coexiftat neceffe eft. Ita ut & manus anime buic toti coexistat, & pes, & caput : tamen non sequetur quie anima eft mdivifibilis, & pes, manus, & caput ei toti coexistune respectu spatii. quod ideo inter le coexistune respectu spatii ; cum distantia non exigua intercedir inter fpatta illa, in quibus pes, manus, & caput infunt. Vel melius fic a ficur aternitas se habet ad tempus respectu durationis: sic immensiras ad locum respectu Spatii. Dice igitur, quod ficut locus hic, & locus Zome eidem Dee indivisibili, & immenfo coexistune ; ita ut eadem simplex immensitas cum loco hoc, & cum loco Zome coexistat; neceamen sequetur, hos locos intex se coexistere, cum fint eantis intervallis inter fe diffita : fie pati paffu, primus mundi dies cum fuit, ziernitati coti coexistebat, & hic dies eidem æternitati indivisibili, & toti coexistit; tamen nullis confequentiarum machinis lequetur, primum mundi diem. & hunc diemprofentem inter le coexistères cum inter hos dies tot secule intercedunt : Vel fic. Plate quando existit, toti immensitati indivisibili coexistit, tamen non sequetur: Ergo ubi est immenskas, ibi est Plato respectu spatii : Sie hora dum existir, toti zternitati indivifibili coexistit, tamen nec sequetur, Erzo quandocunque est zternicas, etiam & hora hec eft, respectu duracionis. Ratto eft, quia ficut Dei immenfiras indivifibilis non folum eft, ubi eft Plato, fed etiam ubique : fie indivifibilis Dei eternicas non folum est nunc cum hac hora, fed & codem mode indivisibili erit cum omni hora postmodum secutura. Ex predictis ideo solutio argumentorum Forfit erit facilis, cum omnia supponunt duo entia, quorum unum aliud tempore fit prius atternitati indivifibili ineffe non poffe, nifi & fimal infint :. Quod manifeste falfum est: Cum aternieas non fit temporaria, (qualis est infans) fed zeerna indivisibilitas; que non folum inftanti, fed univerfis temporum parriculis adequata eft, etiam & infinite major. Ira ut primus mundi dies cum zternitate illa indivifibili coexittat, & post multa annerum millia alius dies eidem grernitati coexistat : ipla interim gternitate, die primo, & ultimo, & omnibus annorum centuriis interjectis, eadem manente, fimplici fcil: & indivifibilis:

201710170

nec hine fequetur, quod in grernitate fie prius & posterius, quia una dies prior eternitati ineft, alia polterior : Quia hec prioritas, & polterioritas rebus ipfis infine fub ziernirate contentis , non ipli zternirati ; que femper elt fimplex & indivisibilis, fine alla parcium succeffione. Sieur locus Roma, & locus Cordube immenfitati fimplici, & indivifibili infunt , & inter le longe diftant : lea camen ut Ha diftantia fit in rebus ipfis fub immenficate contentis, non in immenficate ipfa que perperuo simplex est, & indivisibilis, & summam dicit ad res omnes indistane tiam Nam ficur locis omnibus, quantumenque diffantibus, non folum aqualis eft. fed & major indivitibilis immenfiras ; fic univerfis temporum periodis mafor eft indivifibilis zternitas , nempe zterna illa indivifibilitas. Vel 6. Prius & pofferius poffunt effe in zrernitate per denominationem externam inclufive, non per denominationem interna lubje dive, vel formaliter. Sie dicimus, quod elementa corruptibilia funt in cœlo inclusive scilicer, tanquani in superiori comprehendentes non Subjective, vel formaliter. Sic tempus & omnes ejus differentia funt in zternitate, nempe prefent, pieteritum, & futurum; non fubjective, aut formaliter quafi in ziernitate ipfaeffent formaliter partes quart una prior effet, alia pofterior : Sed folum comprehenfive, per denominationem externam à re contenta desumptame Nam zernitas cum fic duratio prima, & fuprema, necesse eft, ur omnes temporis differentias in fe comprehendat modo predicto. 7. Tandem cum ufitata feripture phrafiologiam urgei Vorftim, qua temporis differentiz Deo tribuumur; hujus folucio Theologi munus cit, non Metaphylici: Solum hoc dica, quod & unicuique noriffimum inempe ea que in feriptura ai spenomades dicuntur, Stompentes intelfigenda funt. Nec fi digitum Dei, vel brachium, vel oculum legimus ;ideo membra illa corporea in Deo effe concludamus, ne in damnatam antiquitus harefin ineidamus, & Deum ar Sportogeopoor Comniamus. Nec fi differentie alique tempo. ris in scriptura Deo attribuantur, statum Deum effe temporalem concludendum, hoc onim aperie impium, Sed potius infinita Dei benignitas laudanda eff. qui durationem fuam infinitam per conceptus nobis familiares exprimit. Et revera ex iffis feriptine locis à Vorftio allegatis, in quibus temporis differentie Deo attribuungur, alud nihil ulla rationis verifimilitudine colligat Vorftim, nih Deum effe temporalem, quod ramen lequi ex locis iplis, & iple Vorfim jufte difficetur,

Ex his ita demonstratis manifestum etu, zeernitatem non esse divisibilem, nec posse quidem: non obstantibus Taurelli sophismatis, aut Vorstii. Jam proxime videndum esse; an zeernitate su accidenta Dei, hoc enim volun Vorstime qui accidentii in Deo multa constituit ab essentia cjus longe diversa: In noti ad dispersa, pag. 206, 207. Et ipsam zeernitatem divisibilem esse vult. In noti ad disput: 3. pag. 226, 227. cum tamen essentiam statuit in Deo indivisibilem. Et alibi Nicolai Taurelli philosophiam probat, qui in Triumph: Philosophia, pag. 273. sic philosophiatur e Accidentia (inquit) à Deo quam alienissima sunt, que substantiam aut circumscribunt, aut dessiunt i non est tamen cur Deum accidentia simpliciter nulla admittere judicamm. Accidentia igitur Deo tribuimus, sed talia que substantiam ejus non dessiunt. Eum enim justum dicamm, es misericordem, que accidentia sunt, este, que sequentur. Nempe hunc locum citat Vorstius in Respon sua Pseudo modessa ad articulos quos dam ex Anglia transmisso, pag 32 33. Nempe hec Taurelli Desanghuara, & Vorsti, quibus thesin hauc notitam pau-

cis demonitrandam opponimus,

Thefis 2.

2. Æternitas accidens Dei non eft, nec revera accidens ullum admittat perfedionis divine absoluta infinitas. Not: 1, Cum dico accidens nullum Deo in effe, nec in effe posse, hoc non intelligo de denominatione extrinseca, que temporaria cum fit, Deo in effe constituto, in tempore adveniat. Sic Deum vere dicimus creatorem, & redemptorem; cum tamen manifestum eft, Deum attributa hechabere, non ut intrinseca & effentialia, quali Deo intrinsecum effer, effe creator, aut redemptor; fed hec funt attributa, feu denominationes extrinfece, que Deo in rempore accidunt. Nam 1. manifestum eft, quod Deus fuit antequam creator fuit, aut redemptor; ergo quod fit creator, aut redempror Deo accidit. 2. Deus equè fuiffet, fi creatura nunquam fuiffet, nam ut creaturam libere condidit, fic potuit libere non condidiffe; & ita potuit fuisse, si creatura non fuisset: & per consequens, effe creator Deo accidit ut denominatio externa, que in Deo nihil ponito 3. Suppolita creatura, tamen flatim redemptor non fuit, (fiquidem dum fletit in innocentia sua Adam, nec redemptor fuit Deus, nec esse potuit in ordine ad hominem; cum redemptio, fit à malo aliquo redemptio, quod homini innocentia primeva vestito, nec inerar, nec inesse poterat: Ergo quod fit redemptor Deo accidit. 4. Imo etiam laplu præluppolito, non necesse erat, ut Deus esset redemptor, cum redemptio fuit opus liberum, misericordia, non natura; (alias etiam & angelos redemiffet). Et per consequens quod fit redemptor, Deo accidit, ut denominatio externa, que in Deo nihil ponit, sed est solum respectus extrinsecus ad creaturam. 2. Igitur cum negamus accidentia in Deo ulla ineffe, hoc intell gimus de accidente Phylico, proprie inhærente, & aliquid in Deo ponente. Talia enim Deo nulla insunt. Vid: Aquin: 1 parte, quest: 3 art:6. Nazarium Vasquez, & Commentatores ibid: Et contr: Gentes lib. 1. cap. 22, 6 21. Ferrarienf: ibid. Et Opufce 3. cap. 13. 23. 57. 65. 66. & multos apud Fohan: Martineg in 1. fent. dift. 8. Sed quia notum est Scholasticos: Ne brevibus pereat fua charta libelli, multa congerere, quorum aliqua invalida, alia sepenumero laxius proposita sunt ideo multiplices corum discursus omittam, & rationem unam aut alteram adducam, eamque pressius, & (fi fieri postir,) evidentius proponam. Sit ideo ratio prima

T. Si in Deo Æternitas effet accidens, tum vel fir, & caufatur à Deg, vel non: fi à Deo causetur, & tanquam principio producatur, tum & Æternitas habebit principium , quod nature zternitatis repugnat immediate, & directe, Quia zternitas effentialiter dicit negationem principii omnis, & finis, non folum actualis, fed possibilis. (Vid: Suarez Metaph: diff: 50. part: 2. feff. 3. num: 5. pag: 459. vol. 1. G. Aquin: 1. part: queft: 10. art: 1. Ibid: Nagarium, alios.) Et per confequens, aternitatem à Deo produci erit impossibile, cum hoc naturam ejus directe destruit. 2. Si aternitas effet accidens à Deo productum, tum effentia divina falsem natura prius effet, quam effet zternitass at aliquid ipla zternitate prius, nec fingi postir; cum sit essentialiter duratio interminabilis, & Deo adzquata, quod fieri nequeat, fi Deo effet posterius vel tempore, vel natura folum. 3. Si à Deo produceretur, tum finitum, & crearum fit, necesse eft, cum manifefte repugnar, ue Ens aliquod fit infinitum, & increatum, & tamen ab alio produci, & fieri, At dueationem finitam, & creatam, Deo infinito, & increato adaquari, aut proportionari impossibile. Ergo, Aternicas talis duratio este non possit. 4. Si zternicas effet accidens Dei à Deo productum, tum manifestum est effentiam Dei comple-

Ratio 1.

tam effe natura prius quam fit æternitas a tum dico, fieffentia illa divina, ficut eft natura prius quam illud accidens, si permaneret fine illo accidente, esset per se præscise, fine illo accidente æterna: Ergo illud accidens (quodcunque demum sit) non est zternitas. Ratio confequentiz est; quia contradictionem implicat manifestam, Deum effe zternum, fine zternitate. Et per confequens fi effentia divina per se præscise effet æterna fine illo accidente, tum illud accidens non erit æternitas. Anteced: fic oftendo: Effentia divina fi per se præscise, fine accidente ullo, in effe permaneret, effet absolute aterna; Quia cum effentia illa effet improducta, nec inciperet, (ut manifestum est,) nec defineret ; at effentia talis que nec incipiat, nec definet, fi per fe folum, fine accidente quovis addito, in effe permaneret, effet ætetna : nam primò, effentia illa ex co præscise quod in effe persisteret, durationem habet; Quia duratio intrinfece, & effentialiter confiderata, non est aliud, qu'àm permanentia in effe. 2. Illa permanentia in effe, seu duratio esfet zterna, quia illud quod durat, in tali cafu, effet fine principio & fine: Ergo ejus duratio effer zternitas. Et per consequens, si effentia divina, omni accidente excluso, solum ex vi effentiæ permanentis in effe, effet æterna; manifestum erit,æternitatem in accidente nullo effe posse. Cum effentiam divinam ut z ternam, fine zternitate, net concipiat intellectus; at fine accidente quovis intellectus concipiat effentiam divinam ut zternam; quia ipfa effentia divina, fine accidente omni, ex co folum quod effentia illa in effe permanet, effet formaliter zterna : Ergo zternitas Dei accidens effe non poffir, preferum abiplo Deo productum; quod erat demonstrandum, 2. Si zternitas non producatur à Deo, tum vel 1. Erit improductum, & à le folum; at hoc impossibile, 1. Quia quod non est productum est absolute infinitum; (ut superius demonstravimus) & ideo independens, quod cum natura accidentis directe pugnat : cum accidens quodcunque quoad modum effendi intrinfecum, fit dependens à subjecto, cujus est accidens. Et ideo cum accidens, qu'à sale, sit dependens, impossibile erit ut æternitas sit Dei accidens, si non sit producta. Vel 2. Si zternitas sit accidens Dei, nec à Deo productum, nec omnino sine principio ; tum necesse est, ut ab alio extra Deum producatur : At hoc etiam zque impossibile. 1. Quia tum illud accidens esset solum accidens commune respectu Dei, quia quod inest in subjecto à principio externo, proprium ejus esse non poffit, (ut per le patet) At fi zternitas effet accidens Dei commune, tum falvà Deitate abesse potuit. Sed hoc manifeste falsum, nempe ut aternitas à Deo abeffet, cum contradictorium fit, Deum effe, & non effe zternum. Et per confequens à principio externo inesse Deo non possir. 2. Si esset à principio externos rum Deus quoad perfectionem illam ab alio dependeret. 3. Estet mutabilis: at hæc omnia incongrua, & rationi rectæ manifeste contradictoria. Ergo & illud à quo confequuntur.

Agrio 2.

At neutrum dici potest, ergo. Propositio est per se manisesta. Min: Sic ostendo, a. Non potest esse accidens infinitum ob rationes antea adductas: nec 2. sinitum.

1. Quia omne sinitum principium habeat, necesse est. 2. Quia duratio sinita non esse Deo proportionata; Quorum utrumque naturam a ternitatis directe destruita e per consequens, non potest a ternitas este Dei accidens. At de his nonnulla superius; & cum sint manistesta, à reliquis supersedeo.

Dub. Quid rationibus his per se perspicuis opponi possir non video; niss hoc. Quod

polito.

licet zternitas statuatur accidens Dei, & ita sinitum quoad este, tamen quoad durationem possiti este zterna; & ita Deo adzquari, non quoad este, (quod finitum supponitur) tamen quoad durationem, quod ad rationem zternitatis sufficiar. Et hoc eo probabiliùs asserito, quia doctiores Scholastici statuunt, Posse ens aliquod sinitum esse atterno; Ut si Deus ab zterno ereasse Angelum. Sic P. Hurtad de Mendoz: disp. phys. 16. Sest. 1. Aquin. 1. part. quest. 46. art. 2. Sic Vasq tom. 2. in prim. part. Aquin. disp. 177. Et Molina etiam in 1. part. quest. 46. art. 2. Ferrarien sib. 2. Cont. Gent. cap. 38. Et multi apud Ruv. in 8. lib. phys. trast: de atternit. quest. 2. At si Angelus potuit esse ab zterno, licèt sit sinitus; quidni & ipsa zternitas, sinitudine ejus non obstante? Et ita possit Deo adzquari quoad durationem, licèt non quoad esse, (quod supponitur sinitum:) utpote cùm zquè

Nimirum argumentum hoc difficultatem non exiguam involvit, at caula Porfiane nullatenus erit p. ofuturum. Siquidem secundum Theses suas, attentias est duratio divisibilis, in qua est prius, & posterius, & successio proprie dicta. Sic

duratio divisibilis, in qua eft prius, & posterius, & successio proprie dicta, Sic enim in notis ad difp: 3. de Deo. pag. 222. & alibi paffim, dicit tempus in genere effe durationem rerum præteritam. prefentem, & futuram ; cujus temporis fpeciem primam ftatuit æternitatem. Jam vero licet fatentur Scholaftici, quod'ens permanens, ut Angelus, potuit effe ab zterno; tamen constanter negant, & folide evincuntens succeffivum ab æterno effe non poffe. Sic Vafquer in 1. part, dif 177. cap. 4. Sic Ariminenf: & Occam apud Mendoz. difp. Phyf. 18, feet. 1. Sic Ruv. in 8. lib. Phyf: trad. de eternit, queft. 3. pag. 700. Et ideocum Vorflins & Taurellus æternitatem effe successivam volunt, & divisibilem, ab æterno effe non polfit, at solide demonstrant authores prædicti locis prædictis Et per consequens De o equari nullo modo possi: nec quoad esse, cum supponitur accidens finitum; nec quoad durationem, cum ens lucceffivum, quale zternitatem effe vult Vorfius, ab æterno este sit impossibile. Et ideò manifestum est argumentum hoc in causa Vorfliane patrocinium non omninovaliturum, 2. Nobistamen alia via incedendum, qui zternitatem permanentem novimus, & indivisibilem. Cumideo objiciunt, quod eternitas, cum fit ens permanens (licer accidens, & finitum) poteft effe ab æterno: & ita Deo proportionari quoad durationem; hoc enim Scholaftici communicalculo approbant. Dico 1. Menunquam probaffe audacem illam Scholafticorum affertionem, nempe, Creaturam poffe effe Deo equalem quoad durationem, five effe eternam : sed inter effata corum temeraria, & Deo indigna numeraffe. Que enim inter creaturam, tantillamscilicet, & infinitam Deitatis immen-(x ¿ ¿ o ¿ li vel convenientia fingi possi; nedum zqualitas ? Nec ideò in Deo impotentiam ullam ponimus, cum negamus illum posse face e creaturam æternam; cum illum absolute, & ultra quam dici possit omnipotentem venerabundo corde agnoficimus : fed creature conditionem finitam aternitatis omnimodo incapacem dicimus. Quod & firmis rationum momentis demonstrari possir. Sic 1. Suppono 2ternitatem ex natura fua, & conceptu proprio, denotare durationem fimpliciter interminabilem, omnis principii, & finis absolute incapacem: nt ex receptissima illa cterniratis definitione patet. Atemiras est interminabilis vita, atta simul per-Jeffa poffeffio. Apud Boët, de tonfol. Phil. lib. 3. prof. 2. quam definitionem adducit, approbat, & rationibus nonnullis probat Aquin. 1. part, quaft. 10, art. 1. Et ibid. Nagarius, & commentatores ibidi communi (uffragio. Quo fundamento

0000 2

polito nullam creaturam feu ens finitum polle elle zternum, fic evincitur. Illud non eft zternum fimpliciter, quod principium admittit; cum zternitas ex natura fua principium omne, vel postibile excludie, ut recte Suarez Metaph part: 2. dif. co. fell. 2. num. 4. pag. 459. col. 1. G. At omne ens finitum, feu creatura necessario haber principium à quo fit finitum, & creatum, & per confequens nullum finitum poteft effe eternum. Et fi hicin calu prefenti dicas, quod licet eternitas fit Dei accidens, & habeatptincipium effentie, tamen non habet forfan principium durationis, & ideo poteft effe Deo adequata respectu durationis. Dico hoc effe omnimodo incongruum. Nam primo, quod habet principium effentie, principium etiam durationis habeat necesse est, cum impossibile sit, ut res duret antequam fit, sed eodem momento et effe, et durare incipit ; prefertim cum duratio fit mora rei in effe, ideóque neceffariò presupponat effe quod duret. Unde fequetur, quod illud quod habet principium effentiz, habebit etiam & durationis principium. 2. Sed responho hac aternitati nullo modo aptari postit, ita ut dicas illam habere esfentia prine cipiu. & non durationis. Ratio eft, quia zternitas est effentialiter duratio, & ideoimpossibile est ut eius este incipiar duratione ejus non incipiente. His ide dita demonftratis manifestum erit eternitatem Dei accidens effe non posse: quod erat dicendus

Novi Vorstium, in not; ad disput: 3. de Deo p. 207. Justinum Martyrem in crroris fui patrocinium adducere, ut magno tanti patris nomine errori fuo authoritatem concilier speratam. Juftinus enim (fi fit Juftinus) In quaftionibus, & Refpon: we's whileds, talia revera habet, qualia profest Vorfiles in confut: folut: non rede intitu . ad questionem 3. Ibi enim p. 177. fic legimus: And to wappen 2 αλλο το ενυπάρχειν εσάρχει ων το Βεν ή κοια, ενυπάρχει ή τη κοία ή βελώ Inde con clude, Exandigen soia Des xianan Sexá Nempe aliud eft effe, aliud ineffe; & eft quidem Dei effentia, ineft verd effentiz volunt s; Alia igitur eft effentia Dei alia voluntas, Multa his similia ibidem occurrunt, que accurate dicta elle pronunciat Vorftius pag. 207. Nempe quia in caufe lublidium fperar profutura. Sed milera hæc funt caulæ jamjam ruituræ fulcimenta ; cum manifestum est librum illum . Quelt: & Retpon. wees endwag effe spurium, & wooboxinaion, supposititium Scilicet & La demy oggov, nec Justini Magni opus zonotov, & genuinum. Quod etiam fatentur Poffevinus, Bellarminus, Cocus, Rivettus, omnes. Et ratio manifesta evincit; quià istius libri author Manichaos Cape nominat, ut videre est in Reft. ad queft 1.pag. 161. D. 6 162. B. C. & alibi paffim; cum tamen certiffimum fit, Juftinum scripfiffe annos centum, & aliquid amplius, ante exortos Mar nichaos, Scribit enim Justinus (iplo teste) Apologiam suam sub Antonino pio circa anne Dom, 150. Cum tamen Manichai non exorti funt ante annum 2. vel 3, Probi Imperatoris circa an. Dom. 278. fi Eufebio fides. Quomodo igitur fieri poeuit, ut Fultinus Manichæos oppugnaret, cum feripfitan: 128. ac eyyiga, ante ipfa iftius erroris incunabula? Sed confentaneum est, ut spuria Vorsti dogmata, authoritate pari Cuffulciantur.

6. Sic constat quid non sit æternitas, negative loquendo; nempe quod non sit divisibilis, quod non sit accidens. Jam ut quid sit paucis exponam. Dico z. cum ex superioribus manifestum est, æternitatem. Deo realiter inesse, esque ut attributum convenire, & quod non sit accidens Dei 3 sequetur, quod sit de essenta Dei 3 cum hæc omnimodo simplex est, utex prius dictis innotescat, sequetur quod æternitas sit ipsum Dei esse. 2. Æternitas ideò significat ipsum Dei esse in abstra-

do

Bosonfiderarum, inadaquate tamen, in quantum connotat infinitam ejus permanentiam in effendo. 1. Quod zternitas fit ipfum Dei effe patet; zternitas Deo reveraineft, & accidens ejus effe non poffit. 2. Quod effentiam illam inadæquate fignificat, non eft minus manifestum: quia effentiam divinam non fignificat fecundu petfectionem ejus omnem, fed aliquam folum , Eftenim ef-Centia divina, immensus mukarum perfectionum oceanus, aded ut per attributum unum, una solum perfectio significatur. Ut ( verbi gratia) omnipotentia fignificat perfectionem divinam in ordine ad possibile producendum; immensitas perfectionem divinam in ordine ad spatium, illamque spatio nullo limitatam effe indigitat : & sic de reliquis. Quod & adhuc apertitis patet : Quia fi attributa illa Dei, verbi gratia, aternitas, omnipotentia, &c. fignificarent effentiam divinam adzquate, tum non effent attributa, fed alia nomina Deo zquipollentia, & fyronyma : cum in confesso sit, Dei Cynonymum non posse elle ejus attributum. 3. Cum dico, quod attributum Dei fignificat effentiam Dei inadæquate, nempe quodvis attributum perfectionem Dei unam aliquam, non omnem : hoc non ita intelligendum, quasi ex parte rei effet in Deo perfectio una, & altera, hoc enim impossibile ; cum Deus ex parte rei, prout in feeft, fit folum perfectio una, infiniba, & simplicissima : sed hoc incelligendum est in ordine ad conceptum nostrum imperfectum, qui cum Deum opt: max: prout in fe eft non apprehendamus, promodo nostro intelligendi imperfecto apprehendimus, Ita tamen ut imperfectionem hanc in Deo, seu re conceptà, nec agnoscimus, nec concipimus ; sed folum in intellectu nostro concipiente, qui infinitam illam Dei effentiam, & ultra quam dici possiti perse da pro modulo nostro apprehendimus, no pro merito suo. 4. Manifestum est ideò quod attributa Dei ab essentia divina distinguuntur. Essentia enimdivina una est, attributa ejus multa, at illa eorum multiplicitas distinctione aliqualem inducat, necesse est. Nam si non suns distincta, nec possunt este multa, Et cum hæc distinctio non potest efferealis (hanc enim suma Dei simplicitas excludit) crit folum diffinctio rationis. E. eritetia hec diffinctio rationis ratiocinate, (ut loquuntur) quia occasio, seu fundament i istius distinctionis è re ipsa desumitur. Possit aute fundamentu illud effe triplex. 1 Enim occasio distinguendi attributa divina possic delumi ex diftinctione perfectionu politivarum, que per Attributa Dei negativa removentur. Sic Aternitas negat omnem durationis terminum: Immenfitas determinationem ad particulare Ubi, Aliud autem est permanentiz terminus, & durationis, quem negat æternitas saliud præfentie terminus in ordine ad spatium, quem à Deo removet immensitas. Ex his ideo occasio præbetur, ex qua ipsa æternitas, & immensitas distinguantur, z. Alia occasio desumi possit ex operationum diversitate ; Sic differunt miscricordia, & justitia; Quia aliud est punire, aliud misereri. Et ad hunc modum poffumus in fole distinguere vim illam qua emollit butyrum, & lutum indurat, quæ tamen eft realiter una in fole. 3. Ultimus diffinguendi modus ex co desumi potest, quod ea que illis respondent in rebus creatis, habent distinctie onem realem, ut intellectus, & voluntas, justitia & misericordia in homine reipsa diftinguuntur; & (fecundum nostrum concipiendi modum) ideò ex his occasionem accipimus distinguendi attributa Dei.

Sic de grernitate respectusui, nemp è quid, & qualis sit nonnulla disputavimus:

sequitur, ut quomodo se habet ad res extra Deum, paucis exponerem. Et sic occurrit que situm illud 700 NOPV ANTOV, de futuris contingentibus, quomodo æterni-

tatt infunt. 2 An bojettive folim, an per propriat exiftentiat, per quas cum funt. tempori coexistant? Et hic 1. Terminos expono. 2. Conclusiones deduco, &

probo. 3. Objectionibus fatisfacio.

a Quid fit futu. rum, & quid posibile.

2. Ignur ut quid fit fururum, apparent, sciendum eft, quod aliud eft Possibile. aliud futurem. Poffsbele illud dico qui equid Deus potentia absoluta faciat, licet actu nunquam fiat. Sie mundum alium, & alios homines puro possibiles; quia potuit Deus pro omnipotentia sua, cadem facilitate mundum alium condidiffe, qua hunc de facto condidir. Et ideò nullibi absurdi la sphilosophatur Aristoteles, aut ineptiùs, qu'am lib, de Calo : Ubi alium mundum effe non poffe argumentis ridiculis demonftrare conatus, Siquidem quod non funt plures mundi ratio nulla impedit, nifi conditoris voluntas, qui plura potuit, modò voluit, 2. Illud autem futurum dicitur, non quod potest este solum, sed quod aliquando adu erit, nempe propriatemporis differentia. Sic finis mundi dicitur futurus, non ex eo præscise quia est posfibilis, (Nam possibile etiam est ut finem non habeat, hoc autem non est futurum ) led quia fua temporis differentia actu erit. Hinc futurom recte definit Pet. Hurtado de Mendoz. disp. 9. de Anima Quod Futurum sit illud quod erit in instanti sequente, connotando carentiam fui in inffante prefente. 3. Hic ideo paucis viden dum unde eft quod res aliqua fit futura ; feu à quo principio oritur futuritio, ex qua res antea folum possibilis, fiat futura. Sit ideò thesis I. Hac. I. Resnulla habey futurationem à seipsa : seu non est fibiipsi causa cur ex possi-

Thef. I. Ratios

bili fit futura, Ratio cft 1. Quia res nulla habet effe à feipfa. Ergo nec futurum effe. Impoffibile enim eft ut aliquid fibiipfi daret effe futurum, & non daret effe : cum effe futurum, necessario præ supponit esse. Sicut impossibile est, ut aliquis causaret parietem album, & non caufaret parietem, cum paries albus necessario supponit parietem. 2. Staliquid poruit fibiipfi dare futuritionem stum vel antequam fit, vel post, veldum fir, Non primum, quia impossibile est ut quid agat, vel effectum aliquod producat antequam fit : non fecundum, aut tertium, quia res folum est futura antequam fir, co enim inftanti quo actu eft, præfens eft, non futurum : & cum in-

Ratio 2.

cipit simpliciter elle, definit futurum elle. Et per confequens, non est aliquid futu-Ratio 2. rum à fe. 3. quicquid eft futurum ab a terno erat futurum, (ut manifeltum eft ) quia sup posito quod mundus finem habitutus est, tum dico finis mundi fuit ab æternofuturus : Nam de quocunque verum est dicere de præsenti est, de co ab omni rernitate dicipotuit, erit. Et per conlequens quicquid aliquando actueft, ab xterno erat futurum. 2. Deus'ab zterno novit Paulum effe convertendum, ergo conversio Pauli erat futura ab æterno. At res non potuit sibi dare futuritionem ab zterno, utpote que ab zterno non fuit. Et per confequens res nulla est à se, & per le furura. 4.3i unum possibile potest dare fibi futuritionem, cur non omne postibile hoc faciat / Ita ut cum mille mundos novimus fuise possibiles, cur non omnis mundus possibilis daret sibi futuritionem ? cum major ratio nulla dari possi; cur non omnis æque daret fibi futuritionem, ac aliquis. At certo novimus quod ex mundis mille poffibilibus unus folum erat futurus. Ergo futuritio non est è re ipla, sed à causa aliqua externa. Quod erat dicendum.

2. Cognitio Dei per le sumpta non est causa futuritionis, seu, cur res aliqua est Ratio I. futura. Ratio eft, 1. Quia cognitio Dei per se præscise non est activa; ergo ab ea non est quod res è possibili hat futura. 2. Si cognitio Dei esset causa futuritionis, nempe caufa cur Plato, vel Ens aliud fit fututum; tum omne cognitum roge

pitione divina, effet futurum. At hoc manifeste fallum. Quia infinita possibilia cognoscit Deus: quæ tamen non sunt futura, & ideo a cognitione non erit futuritio. Consequentie ratio est, quia cum cognitio Dei non sit libera, ita ut possit conoscere, vel non ad libitum: Ratio nulla affignati possit, cur potius ex hac cognitione Ens unum, è mille possibilibus, porius sir futurum, quam aliud: & ideo cum omne possibile non est futurum à cognitione divina, nullum erit futu-

rum. Quod erat demonstrandum.

2. Sicut res dicuntur poffibiles in ordine ad potentiam divinam, ita ut omne These 2illud fit pe fibile proprie, quod Deus potest facere; fic puto rem elle futuram in ordine ad voluntatem Dei ; Ita ut ideo res eft futura, quia voluit Deus ut fit futura, Ratio, (ut mihi videtur) manifesta hoc evincit: Nam cum ante mundum conditum homines mille erant respectu Dei possibiles, æque ac Adam; ita ut eodem instanti quo Adamum creabat potuit vel homines mille creasse; Dico-ratio nulla vel fingi postit, cur ex istis mille postibilibus, solus Adam erat futurus a nifi quòd voluit Deus, ut ille futurus effet, quod de aliis non voluit. Sic cum mundi multi erant Deo possibiles ab aterno, ratio nulla extra voluntatem divinam reddi possir. cur unus folum effet futurus : Nam veriffimum eft quod olim dix it Auguftinus. Hic mandus eft, quia voluit; plures non funt, quia non voluit, 2. Certifimum ett omne futurum ab æterno elle futurum, ut fupra demonitravimus; & per consequens, impossibile est, ut futuritio sit à creatura ulla; Ergo ent à Deo-Sed non à cognitione, (ut suprà) nec ab alio Dei attributo quocunque, Ergo à voluntate, Si dicas futurum effe futurum à potentia Dei; nego. Et hunc effe ordinem arbitror inter poffibile, futurum, & Ens actu existens, & corum causas : Ut 1. res fit possibilis per potentiam Dei præscise : Quia quicquid omnipotentia efficiat est possibile, five voluntas vult ut fiat, five non, Ideo enim res est possibilis, quia à potentia Dei producibilis. 2. Res ex poffibili fit futura ex voluntate Dei prescise; Quia ideo res est futura, quia voluntas Dei vult, ut sua temporis differentia producatur. 2. Res ex poffibili, & futura fit actu existens, nec ex potentia folum, nec voluntate solum, sed ex voluntate potentiam applicante ad hunc effectum producendum. Sed hæc manifesta sunt, & demonstratione prolixâ non indigent.

Sed hac inte liei velim de futuritione effectus realis, & politivi : cuius futuritionem abaliquo extra Deum pendere non posse evidentissimum arbitror, & rationi naturali manifestum; ut pluribus evidentius demonstrari potuit, modo vel . propositi necessitas, vel temporis opportunitas pateretur. De futuritione mali, præfertim moralis, alii statuant; non ego : qui rem tot difficultatibus perplexam determinare, nec volo, nec valeo. Solum hoc firmum maneat, & immotuma nempe mali moralis futuritionem ita statuendam, ut hypotheles nostræ peccati origiginem in Deum non rejiciant. Siquidem fpuria illa, & deformis foboles, notri progenies est, non Dei; qui peccarum placido vultu, nec videat quidem, nedum faciat. Scilicet insaniam Ethnicorum superlativam arguit, quòd Fovem Deuro agnoverunt, & adulterum ; ut non injuste Cacilio Suo objicit Offavius apud Minutium. Et miratur Athenagoras qui fieri potuit, ut illum tanquam Deum colerent, quem emixhomor, & weedver, furem, & superbum cognoverunt. Certe Deus non eft, nili omnino bonus, malitia nulla vitiatus. Reced magnus Naziangi Episcopus, avauagratos à Seòs, Deus peccati nescius. Cum impossibile est

ut vitiis succumbat ipsa bonitas. O'AORANGE apsrai Dear Kronua, sinquit Philo) virtus Deorum progenies, non vitium. Quod & Homerus oculo occœcato videat, dum apud illum, Dii- Jomps; salor, bonorum largitores toties audiunt, Eternus justiciz sol innocentiz ecclipsin nullam patitur, maculas nullas, sed puritate ipsa purior, immoto justiciz meridiano in zternum effulgescit.

2. Quid sit contingens, & in ordine ad quid sit contingens.

7. Terminus proximò explicandus est Contingens, de quo videndum 1. Quid fit. A quo fit contingens. Primo, contingens illud dico, Quod poteft effe vel non effe. Et hoc eft duplex. Vel 1. ad effe. Vel 2. ad actum. Illud dico contingens ad effe, cujus effentia poffit durare, vel definere. Sic creatura omnis in ordine ad Deum, est contingens quoad esse; Quia cum creatura omnis essentia à libero Dei influxu, & providentia fustentante dependet, si influxum suum retraheret. manifestum est, quod universa creaturarum compages, moles tota in antiquum chaos prono impetu relaberetur. Licet Angeli, & anima rationalis ex natura fua fine Entia neceffaria, supposito ordinario Dei concursu. 2. Contingens ad actum illud dico, cujus actus poteft effe, vel non. Et hæccontingentia eft iterum duplexa 1. Intrinseca, cum quod actus fit contingens ab ipfis subjecti sui principiis dependet, quæ talia funt, ut actum pro suo beneplacito producant, vel non. Sic omnis actus voluntatis est contingens, contingentia intrinseca : Quia in potentia voluntatis est actum illum producere, vel non, ad libitum suum. 2. Contingentia eft extrinfeca, cum actum fieri, & non fieri, non depender a principiis internis fui Subjecti, sed ab aliquo extrinsco. Verbi gratia, quod ignis urat, est contingens, non contingentia intrinseca ; Quia non est in potestate ignis ut urat, vel non, ad libitum : sed contingentia extrinseca. Quia à principio extrinseco possit fieri ut non urat. Nam utcunque ignis ex natura lua, & principiis propries non poteft non urete ; tamen fi aquam inficias, vel materiam seponas, non urit. Et hinc eft quod actus ifte dicitur contingens contingentia extrinseca, quia à principio extrinseco possit fieri ut non urat ; nempe à principio externo fieri potest, ut actum illum non producat, quem alias produceret. Quibus positis, ut in ordine ad quid talis effectus dicitur contingens innetescat, Dico.

4. Effectus dicituit contingens (loquor præcipue de contingenti intrins co) in o dine ad causam secundam principalem à qua profluit. Ita ut contingentia ta-

lis effectus zifimanda fit ex habitudine ad talem caufam.

Parin

Thefis 4.

Ratio est, quia (cum contingentia essectus semper oriatur ex habitudine ad causam aliquam à qua contingenter sit,) necesse est ut essectus dicatur contingents, vel in ordine ad causam primam, vel secundam, vel utramque simul sumptam. Si in ordine ad causam secundam æstimatur essectus contingentia, habeo propositum, 2. Si dicas, quòd essectus contingentia æstimanda est ex habitudine ad causam primam solum, hoc erit omnino incongruum, quia cum omnis creaturæ essectus, in quantum à causa prima producitur, libere exeat è potentià suæ causa; ita ut quantum ad Deumspectat talis essectus possit esse, vel non esse, quàm alius, nempe in ordine ad causam primam, cum essectus possit esse causa libertime exeat. Nam ignis urit, cœlum movet, & voluntas vult, scilicet sua libere, & contingenter; voluntas enim est perpetuò libera: illa necessario, & siaturaliter, cum nec sit in potessate ignis, ut non urat, nec cœli ut non moveat. At omnes hi actus in quantum sunt à Deo, sunt absolute, & simpliciter liberi.

Namicalefactio ignis aque libere producitura Deo, ac velle voluntaris. Et per confequens quod calefactio fie neceffaria, & volitio libera, ex habitudine ad caufam primam desumi non possi: Et ideo quod calefactio sit necessaria, erit ex natura ignis ad talem agendi modum naturaliter determinati: & quod volitio fit libera. erit pariter ex natura voluntatis, que actus suos libere producit. 2. Si dicas, quod talis effectus contingentia, à caula prima, & fecunda fimul fit petenda : nec hoc ulla rationis verifimilitudine dici possi: Ratio est, quia si contingentia effectium Estimatur ex habitudine ad causam primam, & secundam simul : tum etiam effe-Que necefficas erit ab utrifque defumenda, & ex habitudine ad utrafque caulas mensuranda; Cum ratio nulla reddi possit, cur potius libertas effectus, & contingentia, ex ordine ad causas utrasque desumatur, quam necessitas : Adeo ut si ex utrisque causis sit, quod in effectu aliquo sit liberras, etiam ex utrisque aque erit quod in effectu alio fit nece flitas; Sed cum in omnibus effectis necessariis, ut in calefactione ignis, effectus talis sit necessario à causa secunda, & libere à Deo, caufa prima, Qui fieri postit, ut necessiras istius este dus ab utrisque causis petatur, cum ab una contingenter, & libere, ab altera neceffario profluit? Nempe manifestum est, quod effectus non possit dici necessarius in ordine ad causam liberam, quia effectus omnis in quantum est à causa libera, & ipse est liber, & contingens, Et per consequens, effectus nullus possit dici necessarius in ordine ad Deum; & ideo necessitas effectus non potest desumi ex habitudine ad causam primam, & fecundam fimul, sed præscuse ex ordine ad causam secundam, a quanecessariò producitur. Cum itaque certum fit quod necessitas effectus non omnino zstimatur ex habitudine ad causam primam, sed solum ex habitudine ad causam suam secundam principalem i pari rationis analogià sequetur, quod contingentia, & libertas effectus non zitimatur à caula prima, & lecunda fimul; led przicife ex habitudine quam dicit ad causam suam proximam. Quod erat Demonstrandum.

His ita expolitis summa quæstionis huc redit : An futura contingentia (ut suprà expolita) fint in zternitate, (ut mensuratum in mensura communi) non folum objective, & modo potentiali, fed etiam achu, per existentias illas actuales quas in tempore habent: Ita ut Plato fit actu in zternitate ante mundum conditum, per existentiam illam per quam in tempore est, dum acti est. In cujus quæsiti deter- \* Alvarez de

minatione I. Thefin pono, 2. Probo. Thefis hacefto.

5. Futura contingentia non funt in zternitate per exixentias proprias, & actu- gratia, lib. 2. ales, fed folum objective, & modo potentiali. Hanc thefin und mezum afferunt dif. s. P. Na-P. Hurtado de Mendoz: de Anima, difput: 9. fed: 6. fubfedt: 3. pag. 838. Alenf: gar: in 1, part: 1. part: Sum: 9. 23. num. 4. art.3. Bonav: in 1 fent; dift: 35. 6 diffinet: 39. qu. 14 art. 13. art 2. queft: 3. Durand: diffindt: 38. q. 3. Arim in 1. dift: 38. queft: 2. art. 2. controv: 3. alis Scot: in 1. diffinet: 39. @ alii apud Nagarium in 1. part: queft: 14. art. 13. Con. apud i Hum ibid. trov. 3. pag. 437. Sed & multi ctiam hanc thefin noftram industria laboriofa pag.437. 66 oppugnant, \* illos videat qui multa vellet. Pro instituto nostro fat erit 1. Thefin quen: Ferrari nostram rationibus nonnullis firmatam reliquiffe. z. Objectiones corum przci- contra Gentes, puas, folutione paucis adhibità, diluifle.

Scilicer ea est in thefi hac neganda Aluaru, & aliorum intentio, ut scientiz divina circa futura contingentia infallibilitas statuatur inviolata; nempe malum medium bono fini ordinatum. At scientiz divinz summa infallibilitas. Nec tali apud dinatife. auxilio, nec defensoribm ifth indiget. Veritas non eft mendacit indiga, nec in pra. pag. 49.

Auxil: divin: lib. 1, 6. 66,670 Cajet: in 1. P.

Pppp

sun patrocinium errores convocat. Ipsa auxiliis propriis munita, manet în perpetaum immora s & ementita falsitatis subsidia, animo nobilioti dedignatur. Pergamideo & ratione una, aix altera ostendam, futura contingentia non esse in æternitate actu, per existentias illas actuales, quibus cum sunt tempori insunt. Ratio s, fit hæce.

Ratio 1.

1. Futura contingentia infunt in aternitate co modo quo funt : manifestum enim eft, quod ineffe præsupponit effe, Quomodo enim fieri possit, ut albedo (v. g.) parieti meffet, nifi prius effet ? ita ut ineffe ex parte rei femper prz-Supponit effe : & etiam ex parte modi, quia impossibile est ut res alio modo alicui infir, quam in re ipfa fir. Sie fieri non postit, ut albedo parieti accidentaliter ineffet, nis & accidens effet; vel ut lecundum effe actuale ineffet, si effe tale non. habuiflet. Jam lublumo ; at futura contingentia jam non funt, lecundum effentiam actualem, & existentiam propriam, & realem. Ratio manifesta eft, quia fi futurum nunc actu existeret, non effet futurum ; cum illud, & illud Colum fit futurum, quod nondum exiftit, ut ex ipla futuri definitione manifestum eft. Et ideo fi futura contingentia aternitati nuncineffent per existentias actuales, necesse eft, ut nunc habeant exiltentias actuales que aternitati insunt : Et hoc dato, nempe quod futura contingentia nunc habent existentias actuales, manifest u erit, od nune existunt, (cum impossibile fit, ut res existentia actuale habeat & non existat, ficue impossibile est, ut paries habeat in se actualem albedine, & non sit albus). At quod nunc existit non est futurus led præsens. Et per consequens cum futura contingentia fine contradictione directa non possunt dici præsentia, nempe secundum actualem existentiam, secundum quam sunt futura) ideo nec possunt dici zternitari pep existentiam advalem inexistere, cum id quod nunc habet existentiam advalem. (parum refert, an intempore, an in zternitate) fie de facto prafens : Hoc autem cum futurum non poffit, manifestum est quod æternitati non incrit tale suturum. per existentiam actualem. Quod erat demonstrandum.

2. Vel sic: Ea non coëxistunt æternisati pet existentias actuales, quæ actualiter non existunt; cum coëxistentia necessario præsupponit existentiam, sicut paries albus præsupponit parietem. At sutura contingentia ab æterno non existunt existentia actuali. Cum certò novimus, & side credimus indubitatà, creaturamomnem initium la buisse, & cum antecedenter actu non suit, postmodum incepisse; ita ut tunc actu etat, quod prius non suerat. Et per consequens sutura, chum sutura,

per existencias actuales æternitati inesse non poterant.

3. Si omne futurum sit in zternitate per propriam, & actualem existentiam, tum tempus futurum est in zternitate secundum existentiam actualem: si ita, tum 1, verum erit dicere, quod tempus suturum in ipso hoc ww, in ipso hoc. Nunc, existit in zternitate; & tum verum erit dicere, quod suturum tempus est actu przsens, quia quod nunc actu existit, est actu przsens: at hoc manifest è implicat, ut suturum dum est suturum sit przsens. Ergo: Si dicas, quod est przsens in Nunc zternitatis, non in Nunc temporis, & ideo non implicate; Quia tempus dictiur suturum in ordine ad suum Nunc, seu przsens istud, quod est in tempore; non in ordine ad zternitatem. Dico quod hoc nec tollit dubium, nec evadit z Ratio est, quia si verum sit dicere, quod suturum tempus, nunc sit in zternitate per existentiam actuaem, squod concedant necesse est, quia si nunc non sit in zternitate per existentiam actuaem, squod concedant necesse est, quia si nunc non sit in zternitate, num suturum non est semper in zternitate quod asserunt tum in hoc instantic

Kario 2.

Ratio 3.

temporis, fututu tempus crit in aternitate actu existens : E. erit futurum tempus, actu existens cum hoc Nunc, seu hoc instans temporis est; at quod actu existit cum hoc inftans temporis existirgest præsens, non solum æternitati, sed & temporis E.Si tempus futurum nunc infit in zternitate, erit przfens, non folum zternitati, fed & tempori. At hoc manifeste implicat, E. Tempus futurum aternitati nunc non ineft per existentiam actualem. E. omne futurum non inest per existentiam actualem, quod erat dicendum. 2. Si tempus futurum zternitati infit per existentiam actualems tum, (ut ex corum principits arguam) quia, quod femel inest aternitati féper inek, necesse est ut tépus futuru zternitati inessetab zterno. At hoc impossibile, ip-As farentibus, cum omnes confensu unanimi negant, & ratione solida evincunt, nullum fuccestivum poste este ab zternojergo, manifestum erie, quod tempus futuru Zternitati non inerat ab æterno , per existentiam propriam. Et ideo non sequetur, ut illud quod femel ineft in zternitate, femper ineft: & per confequens thefis fua

corruat necesse est, utpote super fundamentum hoc adificata.

4.Si futura fint actu in zternitate per proprias existentias ; tum, quia ante mun- Ratio 4. dum conditum creature omnes erant future, necesse est, ut (ex hac thesi,) omnes creature per existentias proprias eternitati inestent, antequam tempori inestent, cum ante mundum conditum tempus nullumfuit. Tum fic : Si creaturz effent per existentias reales ante mundum conditum, tum durarent necesse esta Quia imposfibile eft, ens aliquod reale effe, & non durare. Si ita, tum quæro ; futura ante mundum conditum in zternitate existentia, durabant vel duratione temporali, vel zvo, vel zternitate ipla. Non duratione temporali, quia tempus ante mundum conditum nullum fuit. Non zvo, quia ante mundum conditum, ex istis futuris multa erant corruptibilia, quibus zvum convenire non potuit. Nam cum existentia Platonis (verbi gratia) dum in tempore est, zvum pro mensura sua non admittat; nec ut eft in zternitateante mundum conditum, zvum per mensura fua admittat. Nam cum supponitur eandem simpliciter, Platonie existentiam æternitati ineffe ante mundum conditum, que tempori ineff, cum Plato in vivis eft; manifestum erit, zvum non posse effe mensura existentiz Platonis ante mundum conditums licut nec potuit effe mensuram ejuldem existentia, seu durationis ejus dum Platoin vivisfuerat. Et per consequens, cum nec tempus potest esse duratio futuri in zternitare existentis ante mundum conditum, nee zvum : necesse est, ut zternitas fie futurorum in zternitate existentium duratio : At hoc impossibile ? quia zrernitas est duratio Dei propria, & creatura penitus incommunicabilis. Esfentiam enim finitam duratione infinita durare implicat : Cum imposibile fit, ut effe finitum habeat princip um, & duratio ejus non habeat principium: (ut suprà probavimus.) Ergo, impossibile est, ut futura finita habeant aternitatem pro duratione sua: Ergoante mundum conditum in a ternitate non sunt per proprias exittentias s quod eratdicendum.

S Ex corum hypothesibus, qui volunt futura zternitati adu ineffe per existen- Ratio 5, tias proprias, lequetur omne futurum effe absolute aternum ; at hoc manifeste falfum, Ergo & illud. Antecodens tali discursu evidenter confirmari possit: secundum notiffinum corum axioma contra quos disputo: Quod semel aternitati ineft, Jemper ineft : quia zternitas eft indivifibilis, ita ut quod hodiein zternitate eft, Rternitati eft adaquatum, quia Rternitati toti coexistit. Signidem nulla pars Eternitatis praceffit, quia est indivisibilis : nec tota aternitas, quia secundum il-

103

Pppp 2

los) impossibile est, in Petrus hodie eternicati con coexistat, & tamen totà zternicas existenciam illa Petri præcedat. Nam fi cota æternicas fuit antqua Petrus in ca existebat, tum (inquiunt) erit prius & posterius in zternitate, quod non admittendum. Jam ex hoc fundamento apud illos receptissimo, sic argumentum deduco: fi futura ita æternitati coëxistunt ut instans nullum fueritacum futurum in zternitate non fuerit : tum omnia futura erunt quoad existentias reales, actuales, absolute zterna: at hoc manifefte absurdum, Frgo & illud. Confeq: sie oftendo 8: ea omnia funt absolute zterna, que semper funt ita ut duratio nulla, nec durationisparticula ulla pracefferit. At (secundum illos) ita est de futuris omnibus : quia æternitati adæquate coëxistunt, utpote indivisibilis & per consequens, ex hac thefi futura omnia erunt zterna: quod non folum Philosophiz repugnat, fed & filei : cum novimus creaturam omneminitium habuisse.

Ratio 6.

6, Si futura fint actuper existentias reales in æternitate antequam fint in tempore, (ut fi Adam fuit in eternitate die primo) tum existens illud actuale in eternirate, antequam ficin tempore, vel eft existens per existentiam creatam, vel increatam. Si dicas, quod existentia illa realis quam habuit Adam in eternitate die primo, fuit increate , tum I. non fuit existentia creature; cum implicat, utexistentia creaturæ fit increata. 2. Non erat illa eadem existentia, qua die fexto fuit in tempore, (quod vollint tamen) quia manifestum est hanc effecreatam, 2. Si dicas, quod existentia illa Adami in zternitate fuit creata, tum manifeste sequetur Ada. mum habuiffe existentiam a Qualem creatam, antequam creabatur : & sic fuit creatura ante crentionem: que omaia madera funtopinionum prodigia, à nullo, nife qui Auticyras duplicato meruit, admittenda. 3. Si Adam per existentiam realem æternitati inerat die primo : tum die fexto, cum Deus Adamum creabat, vel eandem numero existentiam russus creabat, vel aliam, vel nullam. Non primum, quia impossibile est ut existentia realis, dum actu est, crearetur; Cum creatio fit entisprius non existentis productio. Non secundum ; quia fi alia Adami existentia creabatur, quam illa qua zternitati die primo coe riftebat, tum Adam non coexistebat æternitati per eandem existentiam, qua tempori ; hoc tamen unice volunt, 2. Ex hac thefi Adam existentiam realem duplicem haberet; unam, qua æternitate die primo fuit, & aliam die lexeo creatam. At hae lune manifeste absurda.

Ergo, & illud ex quo lequuntur.

7. Primum peccatum Ade, vel erat in zternitare ante mundum conditum, vel non : Si non, tum omne futurum contingens non fuit in æternitate per existentia am realem quam habet in tempore, Si fuit, tum quaro, cujus fuit illud peccatum? non Adami, quia impossibile est ut Adamus peccarer antequam fuit, nempe ante creationem. Non Dei, hoc enim vel cogitare impium, nedum afferere; avaudomros o Seds, Deusenim peccare non poffit, cum ipfius bonitatis progenies nuila effe poffit, nifi bonitas. Mitto reliqua: qui plura vellet P: Hurt: de Mend: vide at de anim: di 6. fett. 6. fublett : p:838.8 multos de hac re ferib nies apud fobe Martin in 1. fent. dif. 8. . 4. p. 27, 28. & Theodorum Smifing traff. 2. De Deo uno. dif. 4.9.3.

Sequitur utobjectionem unam aut alteram 1. Ponam, 2. Solvam. Sicideo Alvarez de auxil: divin gratie, lib. 2. dift. 8. pag. 50. col 1. Deus habet claram; & diffinctam cognitionem intuitivam omnium futurorum, ergo funt aternitati prafentia per existentias proprias, & non objective. Consequent: probat, quia cognitio intuitiva eft rei prafentis, prout prafens eft fecundum existentiam propriam.

Ant:

Ante probat, quia cognitio quam Deus habet futurorum contingentium est perfediffima, Ergo Intuitiva. A lias mutaretur Dei cognitio quando futura producuntur in esse namineiperet cognoscere intuitive, quod prius cognoscebat abstractive.

Argumentum hoc inconfequentia multiplici laborat : quod & ratione evidenti oftendam. Nam 1. fateor Deum omnia clare & diffincte cognoscere : quod o-Rendit Durand, in 1. dift. 36 quaft. 1. & probat Suarez Metaph. p. 2. difp. 30. Jett 14. num. 34. ex co quod cognitio divina fit perfectiffima : nam fi cognitio divina confusa effer, aurindultincta, non effer perfect ffima : cum modi illi confuse & indiftincte cognoscendi imperfectionem implicant manifestam. 2. Admitto diftinctionem illam cognitionis divina in intuitivamfeu vitionis, & abstractivam, feu fimplicis intelligentia : quam multis explicat Alvarez de Auxil divin, grat 1 2. disput, 6: 69 commentat. in 1. part. Aquinat quaft. 14. art. o. 69 Ferrariens. In lib. 1, Cont. Gent, c. 66, 69 69. 3. Sed cum dicit, quod cognicio illa qua futura contingentiacognoscit, est perfectissima : Ergo, intuitiva & visionis. Hoc null 2 rationis verisimilitudine sequetur, Nam 1. Aquè dixisse poterat : cognitio qua futura cognoscit Deus jest abstractiva, & simplicis intelligentia. Ergo est perfectifima, Ratioeft, quia cognitio Dei omniseft perfectiffima :nam cum cognitio illa intuitiva, & visionis, & cognitio abstractiva & simplicis intelligentia, fint cognitio absolute & simpliciter una, (ut nervose probat Aquin. 1, part, quest, 14. art. 4... & Suarez Metaph: part: 2, difp. 30. Sell. 15. num: 33. manifeftum erit, quod cognitio Dei intuitiva non erit perfectior, quam abstractiva ; cum cognitiouna & eadem non est seipla perfectior. 4. Cum dicir, quod cognitio Dei mutaretur, filla que prius fuit abstractiva, fiat intuitiva, te producta. Dico hoc non seguctura Ratio eft, quia mutatio illa est solum in objecto cognito, non in cognoscente, seu cognitione; cum cognitio divina abobje to non dependet nec ad mutationem objecti mutationem ullam patitur; Deus enim est simpliciter immusabilis, nec vel Smortdone Perms, mutationis umbram admittit, nedum mutationem, Sed & s. hoc & iple Alvarez, (modo principiis fuis constabit) afferat necesse est. Quia Deus (fecundum illum) faltem aliquo modoprius cognofcit res ut possibiles, per cognitionem abstractivam, & simplicis intelligentia, quam illas cognoscit ut aftu existentes per cognitionem intultivam & vilionis. Ratio est, Quia cognoscit res co modo quo funt, at prius funt possibiles iplo fatente, & tumpostea per decretum efficax (ut ipfe loquitur) fient futura, & acu existentes. Cum ideo admittit Alvarez, res primò effe poffibiles folum in ordine ad potentiam, & tum futuræ in ordine ad voluntarem; neceffe'eft, ut prius cognofcat cognitione abstractiva ( quia ut possibiles ea solum cognitione cognosci possunt) & postea, cum per voluntatem fiunt futura, & etiam a cu existentes, illas cognitione intuitiva cognoscet Deus. At hine nulla in Deo mutatio sequetur, sed solum in objecto, (ut fateatur necesse est.) Et per consequens hoc dato, quod scientia Dei ababstractiva in intuitivam mutaretut, tamen non sequetur Deum esse murabilem, vel cognitionem suam ex parte rei ; sed solum, quod objecto variato, intellectus noster varias ei denominationes attribuit sut quod fit intuitiva, quod abstractiva, que sunt solum denominationes variæ cognitioni divinæ ab intelli &u nostro impositæ, pro diverso respectivad creaturam, cum in le fit omnino fimplex, & invariato. 6. Cum Alvarez ubi fupra num. a, pag. 50. col. 1. Scientiam visionis definit. Quad fit de objetto per existentiampropriam prefente, (existentiam actualem intelligit) equin: suum relinquit: Pppp3:

Qui s.part. quaft. 14. art. 9. incorp. Sic statuit, Quedam (inquit) non funt nanc in actu, tamen vel fuerunt, vel erunt: & omniaifla dicitur Deus scire scientid vifionis. Quadam verò sunt in potentia Dei vel creatura, qua tamennec sunt, nec erunt, nec fuerunt: & respettu borum babet scientiam non visionis, sed simplicis in-

telligentie.

2. Pergit Alvar, ubisuprà d. 8. n. 4 p. 50. Adam & Amichristavel coëxistunt in aternitate, vel non: si prius, babetur propositum. Si non . E. Adam prius erit in aternitate, & Antichristus posserius: & ita in aternitate erit prateritum, & futură nibil enim dicitur prateritu et futuruin ordinead duratione, ni si duratioilla habeat partes prateritas, & futuras. At aternitastales partes non habet. Or Aquin. 1. part. quass. 10. art. 4. 6 5. Ergo. 2. Illud quod aliquando coëxistit zternitati, semper coexistit; quin zternitas est tota simul. Sed nato Antchristo, verum erit dicere quod zternitatico existit per existentiam realem: ergo ab zterno habet hanc coexistentiam in zternitate. Nempe hzc illa sunt Alvarez, & sui sequacium argumenta Achillas, hzc tela (que putant) in victoriam valutura. Sed revera imbellia sunt, & adversus veritatem conatu irrito incassum vibrata: ut ex solutione proxi-

me lecutura, evidentins ([pero) innotescet, & clarius.

Dicoigitur I. Quod Adam, & Antichriftus non fune fimul in gernitates Ratio eff. quia cum Adam in zternitate actu eft; Antichriftus simpliciter non effs & per confequens zternitati non ineft. Cum impossibile fit,ut Antichriftus in zternitate actu infit, priulquam actu fit ; cim inelle pralupponiteffe, ex parterei ; & ineffe per existentiam actualem, prasupponit existentiam actualem que ineffe poterar, ut manifestum est, & suprà demonstratum. 3. Concedo igitur, quod Antichristus eft in zternitate pofterius quam Adam: nec hinclequetur quod fit prius & pofterius in zternitate formaliter, seu quod zternitas habeat partes quarum una est alteraprior. Hocut fiat manifeftum, dico. 3 Quod Adam prius eft in zternitate, & Antichrittus pofterius, nou tamen ut Adam fit in una ejus parte que fit Phyfice prior ; & Antichriftus in alia, que tit pofterior. Sed Adem cum eft eternitati toti coëxistit, & posteà Ancichristuscum actu est, zternitati etiam toti, & indivis bili coexistir. Nec hic totum aliud, & aliud cogitandum est, sed una simplex, & indivifibilis zternitas, & Adamo coexistit, cum est Adamus, & Antichristo, cum Antichriftus fuerit. 4. Ideo illa prioritas, & posterioritas inter Adamum, & Antichridum, non petend, eft ab ziernitate, quali ipla ziernitas prins, & posterius in le formaliter habuit, ex quibus Adam dici potuit Antichtifto prior : fedin ordine ad le invicem, & mensuram propriam. Nam æternitas est quasi instans simplex, indivisibile, & perpetuo permanens : supponamus ided idem instans indivisibile per annum continuari, (five per poffibile, five per impossibile hoc fiat ) dico, quod huic instanti hodie unum, crasaliud coexister; & sic aliud post aliud. At hinc non sequetur, quia unumquodque horumcum eft, inftanti illi coëxiftit, quod ided fimul ei coëxiftunt; cum unum hodie, aliud heri prædicto inftanti infunt. Sic fi homines decem, (unus post alium) punctum aliquod indivisibile transirent. Dico quod corum quilibet cum ad punctum illud advenit ei toti, (utpote indivisibili) coexistit; tamen non lequetur, quod vel simul ei coexistunt, vel quod partes habeat in quibus successive ineffe poterant. Sic æternitas eft quasi punctum aliquod indivisibile, velinftans zeernum, & permanens, cui toti coëxistunt res, cum existunt. At non ideò lequetur, quod ei simul res insunt, sed tempore suo unumquodque, & pro modo illo

do illo quo est, aternitati ineft. Ita ut dum res eft in potentia, possibilis nempe ; & futura, aternicati ineft folum quord modum illum quoeft: Cum ided fit folum in potentia, modo potentiali folim zternitati inerit. Sed quando adu eft, modo actuali zternitati coëxistet. . Hzc omnia optime explicari postunt, sic sicut mernitas fe habet ad zvum & tempus; fic immentitas ad omnes locos particulares. & diftinctos. Cum ideo immensitas fit simplex & indivisibilis, ita ut in illa non fit hic. & illic refpe du loci, nempe nulla loci aut fpatii diverficas; fed ipla immenfitas fit quali prefentia indivisibilis, que locum omnem comprehendit, & quali unum Amplex ubi Sic aternitas el quali unum fimplex nune, quod tamen omnes temporis differentias comprehendit. 2. Sieut immenfitas urcunque indivisibilis, & una fie prafentia fimplex ad fpatium, tamen comprehendit locos multos, & in ordine ad foatia diverta diftinctos, & diftantes, Sic zeennitas uccunque indivisibilis, tamen comprehendie tempora diverfa, & fecundum prius, & posterius diffita. 2 Sicurimmenferati fimplici & indivifibili ineff locus Rome, & Corduba, qui fonge diftant, & funt hie. & illie refpectu spatizita tamen ut in ipla immensitate non fit hie, &illie. aut ulla omnino diffacia; led fimplex & absoluta ad res omnes indiffantia. La atternitati fimplici, & indivisibili, infunt omnes temporis parces, quarum una est prior alias ita tamen infunt, ut in zternitate ipla prius & pofterius non infit, nee fucceffio ulla, sed perpetua indivisibilitas. 4. Sicut non sequetur, quia locus Rome, & Cordube immensitati indivisibili insunt quod ideo simul insunt respectu spatii Sic non sequesur annus mundi primus, & ultimus zternitati infunt indivisibilis E. fimul infunt respectu durarionis. 5, Sed ficut corpus Rome, & corpus Cordube longe distante. licer immensitati indivisibili infunt ; ita tamen ut illa diftantia non fundatur in immensitate, que est absolute indivisibilis, & summam dieit ad tes omnes indiftantiam-fed in locis propriis revera distantibus. Sie dies mundi primus & ultimus licet æternitati indivifibili infunt, tamen longe diftant respectu temporis feu durationis propria : Ita tamen ut hec distancia non fundetur in aternitate, que eft fimpliciter indivisibilis; fed in tempore, quod est hujus distantiz capax, & prioris. & posterioris fundamentum. 6. Cum dicit igitur, quod ea que aternitati femel coexistunt, simul coexistunt, quia est indivisibilis; pari rationis analogià concludam ego: Quod illa qua immenfitati semel insunt, simul insunt, qua immensisas eft zque fimplex, & indivisibilis ac zternitas. At hoc posterius manifeste fallum, ergo & illud prius. Sed hujus argumenti inconfequentiam superius demonstravimus, & ideo à pluribus abstinco. Minuta illa angusti temporis spatia. quibus circumscripta est humana imbecillitas, non permittat, ut infinita æternitatis involucra vel capiam, vel explicatione digna expediam. Ignofeet mihi (fpero) benignus lector, & defectus nostros (trifte hoc est mortalitacis fatum defeciffe ) cognofcat, & amice suppleat.

SE TO METERS OF LEGISLES

Mar. 1 Tatlet, established

Comitactication for the

## EXERCITATIO SEXTA.

## De Immensitate.

In qua I. agitur de spatio Scholasticorum imaginario; Ubi, I. oftenditur, quod fit tale fatium. 2. Quid fit. 3. Quod immenfitat proprie aftimatur ex ordine ad tale fragum. 4. Qued immenfitat ex ordine ad spatium, vel locum Physicum, & realem aftimari nou poffis. 5. Digreffione brevi oftenditur, 1. Pofitive, locum etiam in ordine ad bot fatium commodiffime explicari poffe. 2. Negasive , quod in ordine ad superficiem explicari non possis adequate, ant proprie. 3. Rationes in contrarium addutta funt, & feluta. 6. Oftenditur, Doum offe altu immenfum, (i.e.) fatio omni, reali, vel imaginario, actuali, vel poffibili intime presentem; idque per ipfum effe fuum indivisibile. 7. Quod boc tumine naturali fit copnoscibile. 8. Quibes mediu sit cognoscibile. 9. Amapalmin Conradii Vorstii deliramenta examini subjiciuntur, (errores enim Vorfti de immenfitate funt Sindato, & infanum magni ) Ubi 1. Quid fatuit per thefes oftenditur. 2. Rationes ejus adducuneur. 2. Solvuntur. 10. Oftenditur immenfitatem effe incommunicabilem creatura, prasertim corpori. 1. Contra Lutheranos, oftendendo fuam abiquitatem effe impofibilem. 2. Contra Pontificios, oftendendo fuam monumar, effe etiam impossibilem.

TUnquam fine hofte veritas; que ut adversarios plane nullos meruit, ita mulcos in immeritam fui perniciem conjuratos, perpetuo habuit, Nonnullos ex infeitia porius, quam maliria; quibus dum veritatem fequi fe arbigrantur, contingit perfequi. Alii majori nequitia, & odio magis diuturno illam in-Sequentur, & quod olim de Pompeio magno, & Cefare dixir Historicus. Non prim boftes effe definant, quam effe definant. Neffortos, Eunomios, Arios antiquirus paffa eft Christiana veritas, quibus multum luctata eft, & tandem pravaluit: ac osho os abdalisos, turbatis errorum undis immergi non poterat. Ex tamen erroris infælix diuturnitas, ut Hzretico defundo, non statim occumbit hzrefis: fed vigore novo, mortuo parente adole fcir, urnis superftes, & funeti, patronos lucratur, & vindices. Ufque adeo erroris infælix facunditas, ur ejus parens non fimul errare definit, & vivere : fed poft funeri & fepulchrum alios feducat. cum neciple ab errore redeat. Sic Arii, Photini, Samofateni, errores adhuc vigentes patimur fera corum pofteritas. Sed nec fic oppreffa veritas, que diuturnis tempestatum procellis, exitium minaturis jactari postir, non obrui: Nat super non immerfabilis units. Triumphum ferum aliquando lucratur, sed certum: esque gloriofiùs

gloriofius exurgit, quò periculofius! Adeo ut rot advetturis utgeria veritari candem profuit i cum majus fit animo triumphali hofter vicifit, quam non hibuille. Nimirum hae veritaris victoria, non hominis; cum homines multi ab errore miumphari poffunt, eriam rum cum vincit veriess. Nobis ideo feriò cavendum . ne dum animo in novitatem prono, per literarum campos expatiamur, in herbas noxias incidamus, que uccunque mel habene, tamen veneno immilium, adéo ut non tam ex melle commodum (peremus, quam ex veneno exitium. Scil herbas tales habet campus literarius, (feelix fi non habuiffet) libros intelligo; qui honeffa fronte, & fimulata veritaris (pecie, errores obtegunt, in permiciem profuturos. Sie infælices Fauftes, he Smaletes, he Vajedives, he Mosterovies, he Verfies nobis dedere ultima hæc fenefcentis mundi tempora i qui mutuară pieratis latva, erroresultra Circes pocula lethales nobis obtrudent; qui non folum ve to, & ipta fidei Suburbia; infidiis clandeltinis, & altutia haretica aggrediuntur; led iplain religionis metropolingipla veritatis Christiana axparijeus, quar to choate, & vultu audaci impudentia indurato invadunt. Nimirum fælix futura effet Refuult literaria, fi scriptores tales vel non habuiffet, vel oftracifmo in perperuum duraturo, & aternis tenebris condemnaret. Sed'cum extent legas per me licet, quieunque intelligas ; qui venenum cognofeas, & caveas : Legas (inquam) fed cum Epicharmo premos emser, nec in etrorem te trahat minia creduliras. Quod ne fiat, errores Porfiti de aternitate exercitatione superiori indicavimus; sequitor jam, ut que de immensitate deliraverat, fillo vindice ulciscamur. De immensitate igitur oftendendum

1. Quid fit.

2. Quod Deo infit.

3. Quod hoc lumine naturali intellectus cognosci possit.

4. Quibus mediis hoc flat.

2. Quid sit immensitas videndum; cumque Scholastici oinnes & Metaphysici immensitatem ex ordine, & habitudine ad spatium desitium; (ut videre est, apud suarez Metaphys; tom: 2, disput: 30. Ludovit: Motin: 1, p. quest. 8. art. 1. Vac quez disp: 29. num: 14. Er Scholiasticos communiter in 1 lib. sent: disp: 37. 6 in 1: part: Aquin: quest: 8.) Cum (inquam) ex habitudine ad spatium immensitatem desinium; x. videndum quid issum spatium sit, in ordine ad quod immensitatem explicant; & hoc cognito immensitatem issum distinctius apprehendatium.

2. Dico igirurq, uod spatium est duplex. t. Reancoquod in corpore aliquo sundatur. Sie spatium inter Oxoniam nostram, & Lutetiam dicimus reale. Quia sundatur in quantitate reali corpore imerjecti: ex quo sie, ut tot mille passos revera intercedunt inter hone locum; & Latetiam. 2. Spatium est imaginatium, quod spatium inter non sindatur in ullo corpore quocunque, nec quantitate, aut Ente alio creato natium, e requocunque, nec ullo modo depender ab Ente ullo sinito. Sie universa orbis sa-ale, bries, vo mir, est in spatio illo quod occupat; quod spatium ident esse, si mundus non esset. Sie spatium inter parietes alicujus donnus idem esse, qui spatium illud implet, annimizaren : Hor enim rationi manifestum est, quia acre annimizato inter alicujus donnus parietes, distantia inter parietes praedictos ent eadem exacte qua prios sun ex quo sequetto, spatium idem manere. Nam si acre annihilato spatium idem non manera, tum vel majus, vel minus; vel ruillom sie

2999

neceffe

necesse est : At horum nihil congrue dici possit. Ergo idem erit spatium, Propolitio lecunda fic fiat manifesta. I. Si nullum ellet spatium inter parietes illos, calu prædicto, tum nec ulla effet diftantia; Cum perspicuum fit, quod diftantia nulla inter parietes illos intercedat, inter quos spatium nullum est interjectum. Diftantia enim perpetud æftimatur à spatio inter res diftantes interpolito. Sic centrum & colum Empyreum mag s.diftant, qu'im centrum, & orbis lunz, Ex hoc przscist, quia spatium majus inter colum illud, & centrum interponitur, quam inter idem centrum, & lunam. 2 Ex quo fequetur, quod fi fpatium illud. vel effet minus, vel majus, quod distantia etiam pro ratione spatii, effet major, vel minor. Sed cum patet distantiam inter parietes duos, a ere annihilato, esse abfolute eandem ; lequetur & spatium effe idem , quod erat demonstrandum. De spacio reali hie non quæritur, de imaginario videndum: de quo sit bac thesis

Thefis 1: Dari aliquod Batium imaginarium oftendi. tur.

3. Datur aliquod spatium imaginarium (quod aiunt) ab omni spatio reali diftinctum : scil. tale spatium quod in corpore nullo fundatur, nec ab aliquo dependet, iplum tamen eft diffantiæ fundamentum. Thefin hanc Scholaftici multisprobare latagunt; nempe magno rationum numero lapiùs, quam pondere & dumnec charte fuz parcunt, nec lectoris patientiz. Qui multa vellet illos videat : Mendozam disput: Phys: 14. feet: 3. pag. 463. Suarez Metaphys: tom: 2. difp. 30. felt. 7. a num 28. ad 44. Molin: 1: part; q. 8. Becan: Theol: Scholaft: part; 1. cap. 6. queft. 2. Et alios apud Vafq: 1. p. difput, 29. cap. 2 3. 6 c. Nagarium in 1. part: queft: 8. art: 2. Controv: unica, pag. 185. Et Juh: Martinez in 1. fent: dift: 27. queft: g. Ubi multos enumerat hac de re disputantes, mihi sufficiat rationem unam, aut alteram propoluiffe preffins, & fi fien poffit evidentius.

Ratio 1.

1. In ratione prima, unum suppono. 2. Rationem-deduco. Suppono Deum effe absolute immensum, (i. e.) non solum effe infinitum ratione effentiz, & perfectionis : fed etiam ratione præfentia, (ut loquuntur) ita ut effentia ejus nullispatio finito limitari poterat ; & hic gradus infinitatis divinæ dicitur immensitas ... Nempe suppositum hoc admittunt omnes Scholastici, & Metaphysici probatiores. & op Dograceoves , & ideo argumentum ab eo deductum, apud infos erit valiturum : Negat (fateor) Vorftim, & fui fimiles, apud quos pro przienti fit poliulatum, quod pollea firmis rationum confequentiis demonstraturus fum. Hoc politofic argumentum deduco : Deus opt: max: eft in spatiis imaginariis extra cœlumultimum, & hune mundum universum : Ergo sunt spatia aliqua imaginaria, ab. omni spatio reali distincta. Consequentia, est luce sua evidens. Ant: sic evinco:

\* 6 38 appnros Deus optimus maximus, vel est extra universum hunc mundum finitum, vel πατήρ κ' κύειος non. Si non fit extra creaturam universam, το πάν, seu molem hanc Entium finimirror stre mot cam; tum manifestum erit, quod vel intra hoc universum continetur Deus, vel ad mointait, sits plurimum ei exacte folum adzquetur. At five hoc, five illud afferat, necesse est, and ut Dei immensitas directe evertatur, contra hypothesin priùs factam: Quod sic. er Th dure fiat manifestum. Quia effentia immensa \*, formaliter, & per le dicie negationem. שניףם פאד אסדם

wives ... The xivendo , o rimo te a zoontos, x, to xoonto oxo, (i.e.) Ineffabilia pater, & do. minus omnium non venit in tocum aliquem, nec ambulat ; led in regione sua (seu patio) quecunque tandem ea fit, manet: immobils enim, nec toto mundo comprehensibili. Juffin: Martyr in Dials. determina-

pppo

determinationis ad spatium finitum, vel inclusionis in spatio finito, & etiam adzquationis cum tali spatio ; (ut ex ipsis terminis fateat) & per consequens, fi Deus Opr: Max: vel intra univerfum includatur, vel ei lotaniadaquetur, (cum fit ablolute finitum) manifestum erit effentiam divinam habere præfentiam finitam folum, ad Spatium finitum; & ideò impossibile erit, ut essentia illa sit immensa, utpote ad Spatium finitum limitata. At hocest evidenter incongruum. Ergo, & illud. 2. Si Deus sit extra to: ú universum; cum in confesso sit, quod extra hunc mundum spatiú reale non fit, erit in spatio imaginario, non reali , quod erat demonstrandum.

Arinquies Deus elt extra hunc mundum men in Spatio ullo, fed feipfofolum: Sol, (Quod respondere videtur Vasquer in 1. part. Aquin: disp. 39.) & ideò non sequetur Deus Opte Max: est extra hunc mundum, ergo, sunt spatia imaginaria in quibus eft, cùm in seipso solum fit, non in sparis ullis.

Nempe faccor veriffimum effe, Deum ite effe extra hunc mundum, ut in feipfo fit. Etided illud Halenfis effatum (part. 1. quaft. 1.) non antiquius effe, quam verius. Deus eft in rebus , & extra res ; Unde intra non eft inclufus, & extra non eft exclusus: G'idem eft dicere Deus eft extra res, ac dicere Deus eft in fe. At non minus verum eft, & rationis rectæ principiis congruum, ut Deus dicatur effe in spatio extra hunc mundum visibilem universum, ac effe in se extra hunc mundum. Ratio eft, Quia fi Deus secum crearetaliud corpus extra hunc mundum, nullo alio quocunque creato, corpus illud eflet actu in spatio : & etiam Deus effet intime præsens & corpori ita creato, & spatio in quo corpus illud inest. Ergo, ante creationemiltius corporis erat ibi illud spatium, & in illo Deus. 1. Deum posse aliud corpus extra hunc mundumcreare certifimum eft, & in confesso, etiam apud illos qui fortium imaginarium negant. Vid Paul Nagar. in 1 part. Aquin. queft. 8, art. 2. Controv. unica pag. 186. Col. 1, C. 3. Illud corpus fic creatum efferin fpatio : quia impossibile est, ut fit corpus formaliter quantum, & spatium non oceupare: nam supponamus corpus illud esse hominem, manifestum est in illo hom'ne caput, & pedes diftare : achoc fine spatio fieri non potuit : quia nulla poffibilis eft rerum diftancia nifi ubi eft spatium aliquodinterje dum; & ideo sequetur. si in homine illo extra mundumereato, caput & pedes distant, quod ex spatio in\_ terjecto diftent. Et per confequens erit spatium extra cœlum. Et cum supponitur spatium illud non fieri, factocorpore illo, sed corpus illud solum à Deo creari; manifestum erit spatium illud præfuiste # & cum spatium reale este non potuits erit spatium imaginarium de quo quæritur. Sitideo ratio secunda hæc.

2. Potest Deus Opts Maxim facilitate omnipotentissima, aliad corpus creare Ratio extra hoc vo nay, feu mundum hunc univerfum sidque ita, ut corpus ilhid folum producat, aliare nulla producta, & ulterius , potett Deus corpus illud ita producere ut à mundo hoc difter plus minus, pro potentifismo creatoris arbitrio, ner folum à mundo hoc, led etiam ab aliis corporibus ; que etiam extra hunc mundum producat, ut in hoc Schemate. Sit w. centrum univerfi Biy A. 2. univerfi Superficies ultima, intra quam universa creaturarum molem supponimos inclusam. Jam dico. & in confesso est, posse Deum aliud corpus creare extra hund mandum ubi Calista. ubi n. aliud, ubi 3. Ita ut aliud nihil creat, led corpora illa præcife. Tum fic corpora illa diftant (ut manifestum eft, ) & à le invicem, & a mundo extra quem fiunt. Ergo, est aliquod spatium interjectum ex quo est quod distant ; cum per se sie evidens, quod ea non diffant inter que spatium nullum intercedit. Et crim suppo-

2999 2

M. Inglian

SO SEE BUSYLESS

n tes 2

La Jan Jacob.

10 10 10 10 10 10 10

engla it improved

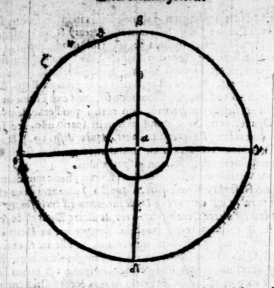
forcions wise!

2 1231 2 34E

remerter is. que fecuminos the with the dates ac despus. 136

Paul Nardrin a part. Agam. buell. 8. ogt. 2

Controut which



2 Hoc enim di cit Paul. Na. zarius, qui fic philosophatur. Falfum fupponit argumentil, feil. fatiüeffe diftindum à corpore : cum (pacium nihil aliud fit, quam ip amet corpo : rum extenfis,

niturin hoc cafe (olum co pota illa à Deocreari, re alia nulla creata, manifeltum erit spatium illud non creari, cum corporibus illis, sed præfuisse : & per confequens erit aliquodipatium extra codum, quod dicimus imaginarius quod erat dicendum. Er hie fi dicas, quod non fit ibi spatium aliquod ab ipfis corporibus dutinctum a : hoc manifeste refellieur. I. Quia corpora illa (" S. cum à seinvicem, & à mundo diftant, hoc non exit per lemet, led per spatium interje dom g-at illud spatium interjectum abutrifque diffinguigur. Quia fi Deus illa corpora, C. n. 9. conjungeret, non omnino diffarent afeinvicem, ('ut per separet ) & ideo non erat à feipfis quod diffarent, fed à spatio, & per confequens spatium illudierat à corporibus illis diftinctum. Alias fi fparium illud in quo diftantia fundatur non effet aliud à corporibus iplis diffantibus, leu cogum extensione, rumilla corpora aque diffarent conjuncta, ac leparata: (quia corpora illa conjunda funt cade in fe, que antea fuerunt Secorum extentio cadem) at hoc manifelte fallum. Ergo, & illud. 2 Si orbis Saturni destruere sur, idem elles omaiao spatiuminter coelum stellatum, & Jouen, ac nunc el Saturna existente. Ergosparium illud est à corpore illo distin-dum. Sic sparium inter latera alicujus vales interjedium non potest esse idem cum que fecumnon coupose pla quia f dem effer cum corporeille ; tumvelidem erit cum vafe, vel compatitur ali-cum corpare in valecomento. Non hec, quia corpore illo quecunque annihilato, ad corpus. Vid: idem erit foatum inter valis latera contenum. ( us paert ) ergo foatium illud non Paul, Nazar in ell idem cum corpore contento ; qua tum necesse el tut uno destructo alind perent. 1. part. Aquin. Non illed, quia fi featiuminier latera alicujus vafia effetidem cum extentione ipqueft. 8. ert. 2. fus vafis, tum non poure vas illad defteui, quin & spacium illud defteueretur ; at Controv unica. hocmanifelte fallum. Supponamus enum vas aliqued auro plenum, tum certum P. 187, col. 2. B. eff quod aurum occupa fparium inter latera vans comentum. Jam fi vas illud annihil aretur, autoimmoio perspicuumest quod autum effet in codem spatio uti prius: 3517111

priustat hoceffet impossibile, fi spatiti illud suiffet adem cum vafe, feu corpore continente. E. spatium non entride cum corpore, seu extensione ejust quod vult Mazor.

2. Jole hic mundus, feu re men eft in Contio ; nam com fic moles corpores, & formaliter extenta, impossibile oft ut spatium non occuper. At alled spatium in quo totus hic mundus eft, exera mundum effe neceffeeft, cum mundum continet ? de per confequens erit [patium extra hunc mundum, quod cum realitale nequent, erit imaginarium. Quoderat dicendum. Et bie fi iterum dieas cum Magaring auod mundum effe in spacio, non est aliud, quam mundum effe intra propriam Superficiem velelle in le Hocratione manifeffe fallum effe evincitur . Quia mundo inter propriam superficiem, & infecodem modo manente, potfir Deus mundum universum in aliud spatium movere. Et per consequens manifestum erit, spatium hoc in quo jamelt, effe ab ipla mundi entitate diffinctiom, & ideo erit foatium aliquod extra mundum, quod diefinus imaginarium. Siquidem, fi mundus & Deo morus spatium mutet, (quodetiam neceffiriumelt) impossibile est ut ejus fuperficies, aucative quodeunque in mundo existens, se illud sparium; cum mundus quoounque demum moveatur, superficiem saam non non mutar, nec alind absolutum quodcunque el inharens. Ergò spatium in quo hic mundus ett, erit spatium .

imaginarium, cum litextra mundum,

4. Si Deus omnia corpora à centro, ul que ad coelum octavum annihilaret, spa- 4 Rates. tium idem effet inter centrum, & coelum quod priusfuit, quia effer eadem diftantia inter centrum & colum octavum que prius fuerat. Sieut fi Deus annihilaret aerem inter domusalicujus parietes, manifestum est spatium inter parietes manere idem, & diftantiam eandem. Nam cum in calu prædicto lupponitur a erem folum annihilari inter parietes, ita ut ipfi parietes codem fpatio exacte infunt quo prius : fequetur parietes illos æque diftare post aëris annihilationem, acante : nam fr non zquediftarent, tum nect ffe eft ut unus paries alteri propiùsaceederet, (cum alias diftantia tollinon poffit) Arcum supponitur, quod aere annihilato, uterque paries eft in codem spario, que prius impossibile eft, pe unus alteri accedar propius. Nam supponamus decem cubitos inter parietes illos effe interjectos atum spacia illa in quibus funt, diftant per cubitos illos decem : & per confequens, quamdiu manent in iftis fpaciis minus diftare non poffunt: & ide daere annibilato diftantia inter parietes erit eadem ; & exinde lequetur fpatium effe idem a ere annihilato quod prius fuerat aere existente. 2. Erit ideò hoc spatium à corpore omnimodo independens , Quia idem est, ut pater five corpus ei infit, feu nont 3. Erit fundamencum diftantiz; quia ex hoc spatio interjecto res diftant geriam cum corpus nullum featium illud occupat ; ut patet, fi inter valis alicujus latera, Deus aerem contentum annihilaret ; latera enim illa aque diftarenta ere annihilato, ac ante ejus annihilationem. 4. Cum ideo manifestum fit, spatiumillud non effereale erit imaginarium ; quod cum idem fit five corpus ei infit, five non ; fequerer quod aer jam eft in Spatio imaginario, &ided etiam totus mundus. Esper conlequens totus munduseriein tali fpatio, & ide à fpatium aliquod imaginarium effer quod erat di-

Sic quod fittale sprium imaginarium in ordine ad quod immensitatem Dei explicare poffumus, probavimus : restat ut oftendam quid fit. Et hoc 1. negative per remotionem indebiti. 2. politive, & per politionem corum qua ei conveniunt, Six

Q999 3;

ideo Thefis fecunda hace

2. Spatiuma

Thefs 2.

Career 1 Ratio I.

Ratio 2.

2. Spatium hoc imaginarium non est entitas ulla realis. Suarez Metabhys: partin. diffigo. feft: 7. pog. 36, 97. Perri Hurrad: de Mendog: difp: Phyfita. fell 2. Sic Zumet, Molina, Vatentie ulu apud Nagarium in 1 part: Aquin: q 8. ortez, contre union, pag 185, "Qued & ratione folida evinci poffit; fic: Sparia imaginaria funt extra hanc univerficatem rerum, feu 70 may creaturarum : Ergo illa foatia non funt Entia realini. Quia 1. non poffunt effe Ens aliquod creatum, & finitum, cum Ens tale non fit extra universum, 2. Non increatum & infiniaum, quia cum nihil increatum sit, nisi solus Deus, spatium increatum aliquod, & infinitum in quo Deus fit, diei non poffit. 2. Spatium illud in quo mundus jam eft, idem omnino fuit ante mundum conditum, & ideo non eft Enticas aliqua realis. Nam cum omnis entitas realis, præter Deum, fit creatura, ex hoc fequetur creacuram aliquam fuiffe ante creationem; quod aromar involvit manifefram. Quod autem spatium illud, in quo mundus jam eft, idem erat ante mundum conditum ; patet fic : Quia, fi spatium hoc in quo mundus jam eft non fuit idem ante mundum conditum, tum lequetur Deum ante mundum conditum in hoc Spatio non fuiffe. Quia spatio illi inesse non poterat, quod omnino non fuit; & cum Deus in hoc spatio nuncactu sity sequesur, Deum nunc how spatio inesse cui prius non inerat; & fic Deus erit in ordine ad spatium mutabilis. At nobis certiffimum est, Deum spatium non mutare, ita ut nunc incipiat effe, ubi prius non fuerat : Sic enim 1. effet mutabilis, cum tamen illum nec anoxiaqua geomis admittere firmiter credimus. . Nec effet immenlus; Quia quod eft immenlum Spatio omni actu, & neceffario ineft, (ut postea oftendemus) & ideo impossibile eft, ut immensum aliquod , spatium suum muter. Nam 1. si defineret esse ubi prius fuit, tum omni fpatio non ineffet; fpatio enim relicto non inerit, 3. Si inciperet effe, ubi prius non fuit, Ergo aliquod spatium effet, quod ipfa immensitas non includeret: at hoc impossibile cum immensitas dicit præfentiam intimam ad omne spatium simpliciter.

3. Spatium hoc non ideo dicitur imaginarium, quafi effet Ens rationis, quod ex nostra imaginatione fola penderer; siquidem est, modo suo sive nos cogitamus, five non. Ratio eft, 1. Quia fi aer inter parietes alicujus domus annihilaretur; spatium illud imaginarium idem effet, five nos cogitemus de illo, five non : ut manifeftum ett, ergo. 2. Sic, totus hic mundus eft in spatio imaginario, (ut suprà probavimus) at hoc spatium non est Ens rationis, nec ab intellectu nostro dependet, quia mundus est in hoc spatio five nos cogitamus, seu non : Nam hic mundus revera fuit in hoc fpatio, in quo nunc eft, ante hominem conditum ; & fi Deus nunc omnem hominem annihilaret, non minus effet in spatio, qu'àm nunc eft. Et per confeduens hoc spatium non est Ens rationis, seu ita imaginarium ac si à ratione noftra dependeret. 4. Deus optimus maximus eft extra cœlum in spatiis imaginariis independenter ab ullo intellectu, Ita ut in iftis spatiis effet, fi intelle-Aus nullus de hoc cognarer. Ergo spatia illa non ideo dicuntur imaginaria, qua fi ex incellectu folo pendentia. In evidentiam propositionis oftendam. 1. Quod Deus sie in calibus spatiis extra cœlum. 2. Quod independenter ab ullo intelledu infir. 1. Quod Deus fit in talibus spatiis imaginariis extra cœlum, manifefrum puto: fiquidem 1. in confesso est, posse Deum alium mundum extra hunc creare, ita ut ab hoc mundo diftet , tum fic, vel erit in illo mundo de novo producto, vel non. Si non, tum non cit immensus; (quod falsum esse jam supponi-

Thefis 3.

mus, poftes probaturi) cum illud immenfum effe non politi, quod fpario omni non ineft. Si fit in mundo ita ab co producto, (quod necessario fatendum est) tum vel ita erit in eo, ut fimul fit in spatio medio inter mundum priorem, & nuper



productum, vel non. Ut (v. g) fi Deus producat novum mundum ubi C. vel D. distantem à mundo priori, a, b, e.f. g. tum (inquam) vel'ita inest in novo mundo ubi D. ponitur, ut fimul fit in spatio illo inter D. & b: vel trant illo spatio non infit : Si prius habeo propositum , quia tum Deus erit in fpatio illo inter D. & b: quod cum fit imaginarium, erit Deus in spatio imaginatio. Si dicas quod ita est in mundo ubi D. ut non fit in spario medio inter D. & bi Tum dico qued hoc cumunitate Dei fumma, & simplicitate ejus directe pugnar; cum nechngi postit quomodo ille unus, & simplicistimus Deus fit in mundo uno ubi est D: & in alio ubis eft b. & non fit in medio. Suarez Metaphy : tom: 1.

disput: 20. fett. 7. pag. 56. col 2. H. I. Si dicas, quod non postit Deus creare: alium mundum diftancem, nifi fit aliquod reale medians, in quo fundetur diftantia illa. Dico hoc effe manifefte falfum ; fed demus ita effe , & tumecreat Deus novum mundum, ubi 2, distantem à mundo priori, ubi est b. per corpus aliquod medium i tum potest Deus annihilare illud corpus medium; quo annihilato, mundus ubi eft D, non minus diftabit. & mundo priori ubi eft be quam ancea dum corpus medium intercedebat. Et tum lequetur 1. Quod est spatium aliquod inter istos mundos e u a distant à se invicem. 2. Quod Deus sit in illo spatio quia absolute immenfus. 2. Quod allud spatium est solum imaginarium, utpote in corpore nullo fundarum. 4. Quod Deus in illo spatio ab aterno inerat Quia necesse est. ut spatio illo quo semel mest, semper infit, cum fit absolute immensus, ex quo fequetur illum effe fecundum fratium omni modo immutabilem. Erit ideo Deus ab æterno in spatis imaginatiis; & per consequens manifestum etit talia spatia este ab. zterno. Et hine sequetur quod spatia illa erunt, sive nos cogitamus, sive non, cumcrant ance hominem conditum: non ideo ab intellectuullo pendebant. Et hie fi dicas ex discursu priori segui forsan quod non dependent ab intellectu ullo finito. & creato; tamen non fequi, quin abintelle du divino dependere possint. Refp: Etiam & hoc fequi, quia Del immensions & prafentia illa ad spatium omne non depender ab intellectu ullo modo, fed effentiam divinam immediate, & necessario fequitur. urpote que infinita est per femec (patiis terminata, nec ab ullis exclusa.

Sic quid spatium hoc non fit expoluimus ; lequitur ut quid fit paucis oftendam : nempe hoc difficilius multo, & obscurius ; cum ex se intelledus nostri rottenebris involuti conditiosus pouiusquid res non lit negative oftendit, quam quid lit positive afferat; og este laure, marie, (ut recte ille apud Sophoolem \*) led per \* In Ajace cognatas rebus-apparentias allufi , utcunque cognitionem aflequamur aliquam . Mafligophoro. tamen imperfectam. Adeo ut non inconcinne dixie magnus craticus : Res menti oblatas, nec ignorare perfect à possumus, nec cognoscere. Pro modulo tamen quid fit hoc fratium, autibuta ej nonnulla adaptando declarabimus.

In Ex Pet: Huntad: de Mendoz: disput; Phylic: 14. fed: 22 num; 12, pag 462. Propoficio 1; Observandum, gured liger spatium hoc imaginarium nihil reale fit, samen sic eam and onder

declaramus.

declaramus per propositiones assirmances aliquid de spatio, acti este aliquid reales sic si aet omnis inter parietes alicujus domus annihilaretur, dicimus inter illos parietes interjici intervallum, seu intercapedine viginti cubitorii, vel decem cubitorii? Non quia spatium illud sit assiquod reale, sed quia aptitudo qua est, ut inter parietes interjiciatur corpus viginti, vel decem cubitorum, non potest recte explicari, aissi per hos terminos positivos, intervallum, spatium, intercapedinem. Quam ob causam vocatur spatium imaginarium, quia illud imaginamur per mensium versus omnem loci differentiam, sixum, permanens, immobile, duptum corporum simul anon capax. Sic si intercoclum & terram omnia annihilatet Deus; manifestum est, quod inter cœlum, & terram esser spatium, seu intervallum, capax corporis (modò aliquod crearet Deus) licet de sacto corpus nullum inesset.

Propofitio 2.

Vid Paul: Nagarium in 1. p. Aquin:quaft:8: art:2. Controu: unica. pag. 165.

2. Dicimus cum Scalig. Exercit, 5. in Carden: cap. 2. Spatium hoc imaginarium effe vacuum , feu inane ingens, a centro verfus omnem dimensionem quagtaverfum, infinitis spatiis extensum, tale scil: quod non requirit carpus ullum in co actu effe, (com idem effet ante mundi creationem, quod nunc eft) capax tamen corporis, iraut potuit Deus fi veller, mundum alium extra hunc creare, cui effet inume præfens, per eandem omnino præfentiam, qua fpano illi imaginario ab eterno fuit prefens, in quo corpus illud creat. Sicut Deus hodie huic mundo eft actu præfens , per candem illam præfentiam qua spatio in quo mundus est, ab æterno fuit præfens. Siguidem mundo creato præfentiam novam ad spatium non acquirit Deus, itaut mundo creato, jam fit in spatjo, in quo prius non fuit; (fic enim fecundum fpatium effet mutabilis ) Sed mundo creato, fit ifte mundus Deo actu præfens in fpatio illo in quo Deus ab zterno fuit, & in zternum erit. Ita ut mundo creato mutatio nulla est in Deo respectu pratentia in ordine ad spatium a fed Deo ope: max; eodem mode immutabilirer se habente, fit mundus de novo. in cospario in que mundus prius non fuerar; lecet Deus ille ipfo spario ante mundum conditum eodem modo inerat, & polt ejustereationem in aternum incitt. Sie si Deus omniacorpora inter centrum & cœlum annihilaret, non minus est Deus nunc in illo spatio corporibus annihilatis, quam prius fuit ante corum annihilationem. Et rurfus, fi Deus alia corpora codem spatio crearet, boc mutationem in Deo nullam argueret, fed folim in corporibus, cum Deus ante, & post annihilationem corporis prioris, & ctiam past creationem posterioris, immobiliter, immusabiliter & intime fuir prefens spatio illi semper, & corport spatium illud occupanti, dum fit cale aliquod corpus. Sic Quonia noftra multa hominum millia, fucceffevipremporum vicibus, fuere præfentes, nempe alii centuria hac, prioribus aliis & camen Guonia in spatio suo, quod primim occupabat, manet immutabiliter Immora.

Propofitio 3.

-3. Dicimus sprium hoc est fundamentum distantiz, ita ut corporum distantiz ex hoc exacte estimari postint; quod cantum spacit hujus imaginarii est inter cainterjectum Sie si inter parietes alicujus domus cubitas viginti intercedunt, supdamentum hujus distantiz primarium dependes à spatio inter hos parietes interjecto. Dico fundamentum primarium a quia dum a et vel aliud corpus reale interparietes silos intercedit, distant illi patietes spatio reali in quantitate corporis interjecti fundato. Si aet ille vel corpus asud quodeunque interjectum annihiletur, dico quod patietes practici aque distant ac prius; practice ex hoc, quod cantum spatii imaginarii meter parietes illos est imerjectum, an capaz sit corporis viginti

cubitor um

cubitorum. Et hine pateat manifefte, hallucinatum fuiffe Ariftetelem Ploff lib.4. cap. 5. dum ais spatium alicujus vasis lateribus inclusum, non distingui à corpore inter illa latera contento, cum tamen certiffimum fit, fpatium illud inter valis alicujus latera interceptum, idem effe, fi corpus nullum intercederet. Nam 1. Si spatium inter poculi alicujus latera interceptum, non distingueretur à corpore in eo contento; tum corpore illo annihilato, spatium inter latera illa nullum effet: At hoc manifest à fassum, quia corpore annihilato non sequetur quod latera illa conveniunt. 2. Si non distingueretur à corpore interjecto ; tum alind effet spatium inter latera alicujus poculi, cum vinum ei inest, aliud cum aqua, aliud cum a er; & fic quoties mutaretur corpus contentum, mutaretur & spatium. Sed & hoc manifeste incongruum, quia spatium idem immurabiliter manens, nunc hoc corpus, nuncillud capiar. 2. Si spatium non distingueretur à corpore contento, tum illud corpus contentum nunquam potuit mutare spatium suum : Nam cum ex hac hypatheli illius corporis featium ab iplo corpore non dillinguitur; fequetur, quod ficut corpus illud non positi à se movere, sic nec à spatio illo in quo nunc est a cum Suppositur spatium illud à se non distingui. At hac omnia absurda, Ergo & illud unde deducuntur. Ratum ideo fir, spatium hoc imaginarium, elle vacuum, intervallum, intercapedinem, capacitatem, quæ non necessario requirit, ut actu habeat in le corpus, (cum spatium hoc creatura omni prius fuit; & jam extra creaturam universam sit) talis tamen sit, ut corpus ei inche possit. Sic spatiis extra colum imaginariis corpus nullum ineft; at fi Deus voluisset, mundum alium, & alium creare poterat, extra hune modum de præsenti conditum: Et tum mundi illi de novo producti effent Deo in spatiis illis imaginariis actu præsentes.

4. Hoc optime explicari possite per proportionem divinz zternitaris in ordine Propositio 4. ad tempus. Ita enim comparatur Deus per immensitatem in ordine ad spatium ; ficut per eternitatem ad tempora. Nam eque infinita eft immenfitas in ratione Vid. Francis fua, ac aterniras in ratione fua. Sicut igitur aternitas est in omnibus finitis tem- Suarez Metaph: poribus, & infinite excedit illa; Ita immenfitas est in omnibus finitis locis, seu son: a. disp: 30. spatiis, & infinité, illa superat. Sieut ideo Dei æternitas finitis temporibus com- fell.7. num. 28. prehendi non peffit, fed est extra illa (1, e.) antecedit, & est ante illa, & omnia à pag. 57. 601.20 parte post sequitur ; sic etiam le habet immensitas in ordine ad finita loca , seu C. D. fpatia. Rurfus hac ratione vere dicitur Deus extitiffe ante reale tempus, in omni tempore imaginario, criamfi cum infinita successione apprehendatur: in quo non fingitur imaginarium tempus effe aliquid reale, aut Deum effe in illo per realem coex iftentiam, aut habitudinem aliquam, fed folum utimur illa comparatione, & apprehensione ad declarandam infinitatem diving durationis, quia non possumus illam infinitatem, nisi per ordinem ad quantitatem, & successionem declarate. Et revera, quia ante omne tempus reale intelligimus potuifie effe aliud, & aliud in infinitum cum quo fuiffet Deus; ideo zternitatem concipimus in ordine ad tempora imaginaria infinita, quia Dei æternitas à nobis commodius explicari non possit. I dem omnino de immensitate dicendum in ordine ad spatia imaginatia. Sic quò d fit spatium reale, & etiam imaginarium, & etiam quid fine, paucis exposumus, Sequitur ur quomodo se habent ad immensitatem exponamus, ut sic quid sit immenfitas evidentius enorescat. Sit ideo conciuf: 4. hac

4. Immensitas Dei proprie, & primario non æstimatur è spatio reali, nec possite Conclus. 4. natura immensitatis per spatium reale adequate explicari, sed solum inade-

Ratio 1.

quate, & ex accidente. Et hoc ratio manifesta evincit.

r. Quia fi immensitas esser præsentia ad spatium reale solum, idque adæquate; sequetur immensitatem esse solum præsentiam sinitam; quia cum spatium omne reale sit sinitum, & creatum, præsentia à tali spatio adæquate æstimata necessario erit sinita. Alias si immensitas sit insinita, sieri non possit ut spatium sinitum et adæquetur. At immensitas non est præsentia sixia, ut postea demonstrabimus; Ergo in ordine ad spatium reale, & sinitum adæquate æstimari non potest.

2. Deus fuit immensus antequam ullum erat spatium reale ; nam cum omnespatium reale sit creatum, necesse est ut prius sit Deus quam tale aliquod spatium, cum sit absolute atternus. At si Deus ab atterno suit, etiam & immensus ab atterno suit, cum immensitas sit attributum Dei absolutum, ab essentia ejus non dissinatum; & per consequens immensitas Dei primario, & adaquato à spatio reali

æftimari non possit; utpote quæ spatio omni reali æternò præfuit.

3. Si Deus creaturam universam in antiquum nihil reduceret, non minus immensus esset, qu'am nunc est, (nam alias Deus solum esset temporaliter immensus, nempe non ex natura sua, sed ex positione creaturæ) at tum spatium reale nullum esset in ordine ad quod æstimari possit ejus immensitas, Ergo in ordine ad

tale spatium primario zstimari non posfit.

4. Si immenficas Dei adæquate æftimari poterat è spatio reali, & creato, tum: immensitas Dei effet capax graduum, ita aliquando potuit effe major, aliquando. minor. Nam poffic Deus aliud spatium reale spatiis jam existentibus superaddere tum quero, an Deus sit in illo spatio reali, vel non? Si non, tum non erit immensus, utpote è spatio aliquo exclusus. 2. Nec erit spatium reale mensura prafentiæ divinæ adæquata, cum fit majus; spatio nempe aliquo existente cui Deus. non erit præfens. Si Deus sit in illo spatio reali præexistentibus superaddito, tum manifestum erit, quòd præsentia sua in ordine ad spatium reale admittet gradus. Quia possit esse in majori, vel minori spatio reali. Siquidem si Deus annihilarer corpus jam factum, tum effet in fpatio reali minori quam prius, cum fpatii pars annihilatur. Et si addar corpus novum, erit in spatio majori, cum spatio priori aliudi Superadditur. At hec omnia naturam immensitatis directe evertunt ; nam cum supponimus jam immensitatem este infinitam, (quod postea probabimus) imposfibile erit ut admittat gradus. Et per consequens immensitas in ordine ad spatium reale non poffie zitimari. Nam cum manifestum fit, Deum ante omne sparium. reale, fuific immentum, & poltquam fit spatium reale, illud excedere, & eriam. poltes polle tale fpatium omne annihilare, falva immenfitate; manifestum etiam erit, immensitarem in ordine ad tale spatium per le, primario, & adaquate aftimari non posse : cum spatium tale immensitati accidat. Cum ideo perspicuum sit. immenfratem in ordine ad spatium reale æstimari non poste ; sequitur, ut quomodo in ordine ad spatium imaginarium explicari possir oltenderem. Et hic ignoscatmihi benignus lector, si digressione non intempestiva, forsan, nec inutili ostendam. 1. Quomodo in ordine ad spatium imaginarium explicari possir locabilitas, & tum postea quomodo immensitas.

\*\* I gitur notandum : Præsentiam ad spatium hoc esse duplicem. 1. Infinitam & illimitatam, nempe creatoris, & dicitur immensitas. 2. Finitam, limitatam, & creaturæ, & dicitur locabilitas, seu locatio, & positio rei in uno loco. Dico, itaque, quod & immensitas, quæ est præsentia ad omnem locum 1 & locabilitas,

Ceu.

feu locatio, que est presentia ad locum unum; utrumque scil: in ordine ad spatium imaginarium optime explicari posse. Cum ideo tota pene philosophorum cohors, communi calculo afferie superficiem esse locum, in ordine ad quem locatio corporis estimatur contra dogma hoc vulgatum fateor, sed & erroneum, ostendam.

1. Negative, superficiem locum effe non poste.

2. Politive quod spatium (de quo disputamus) imaginarium sit locus.

3. Objectiones quæ suspectam reddunt veritatem proponam, & evidentia

quantâ postum solvam.

2. Suppono igitur tamquam ex principiis Peripateticis manifestum, 1. Quòd, cum dicunt superficie esse locu, intelligunt superficie continentis, non contenti. 2. Intelligunt superficiem non planam, convexam, sed concavam. 3. Hanc superficiem, si sit remota, & corpora multa includat dicunt locum communes sic superficies concava Lunz est locus communis animalium omnium. Sedsi sit superficies proxima locato ti dicitur locus proprius. Quibus positis, locu non esse superficie suaderi possir; sic,

1. Illud non est locus, quo non mutato possir locatum movere ex hoc loco Romam usque. Ratio maniscstaest, Quia motus localis (de quo hic agint) est mutatio loci, & per consequens ubicunque est motus localis, ibi locum mutati necesse est : (nempè de motu recto hoc intelligo, non sphætico; concedo enim motum sphæticum esse posse sine mutatione loci, ut rectè probat Jacob. Martin, de Loco-lib. 1.6.38.) Et ideo illud non erit locus, quod in motus locali non mutetus, At superficie proximà non mutatà potest corpus movere ex hoc loco Romam usque. Nam, verbi gratià, sit cultellus aliquis panno involutus, & deferatur ex hoc loco Romam usque; dico, quod cultellus casu prædicto erit & hic, & in toto spatio medio in eadem superficie proxima panni circum-ambientes, (ut manisestum est) movere ideò possit superficie proximà circum-ambiente non mutatà, & per consequens illa superficies non erit locus: quia impossibile est ut corpus moveat loco non mutato, cum motus localis sit propriè mutatio loci.

Et hîc si dicas quod in casu prædicto: licèt cultellus non mutet locum proprium, quia non mutat superficiem proximam; (ut probatum est) mutat tamen locum communem, nempe superficiem remotam, aëris scilicet. Dico hoc incassum dicitur, nec cause ruituræ subsidium ullum afferat ullatenus profuturum: Cum ex ipsis philosophiæ principiis manifestum sit motum localem esse mutationem loci proprii, non communis, nis ex consequente, & secundario. Nam omnis motus localises proxime, & immediatius mutatio loci proprii, & secundario solum loci communis. Sic si aliquis in domo ambulet, non necesse est, ut mutet locum communem, cum in eadem domus superficie semper sit, & per consequens in eodem loco communis. Sed mutat proprium, cum hic una aëris superficie insit, illicalia.

a. Igitur evidentiùs deduci possit, & fortiùs, sic si possit corpus movere ita ut superficies nulla mutetur, tum superficies non eritlocus. At hoc possit. Ergo. Confequentia sua luce manifesta; 1. Quia si motus localis sit mutatio loci, & superficies locus; tum seri non possit, ut moveatur corpus superficie non mutata. Ant: (scilicet possecorpus movere, immò posse omnia corpora movere superficie nulla mutata,) sic evincitur. Potest Deus Opt: Max: mundum universum è loco in quo jam est movere, idque omnipotentissima facilitate; ita ut manifestum erit, mundum universum, & omnianin eo corpora locum suum mutate; siquidem impossibile est, ut mundus totus localiter moveat, & locum non mutate, At in tali casu superficies nulla Rrir 2

Ratio 1;

Sol.

Ratio 2.

muratur. Nam s. Mandus totus fuperficiem nullam habet in quaincludatur, cum aullum circum ambiens admittite diden quocung; feratur fuperficiem nullam muect, cûm nullam habet, nempe externam. Habet (fateor) internam, fed hanc nonmutat, necpoffit quidem; lieut Platodum movet, superficiem internam, & propriam non mutat, fed circumambientem. Et per confequens, totus mundus poffie movere localiter superficie nulla mutata, (uspater) & ideo superficies non erit locus : cum directe implicat, ut sit motus localis loco non mutato: 2. Nec aliud corpus quodeunque mundo contentum locum mutet; Quia cum fupponimus torum mundum posse moveri, omni corpori particulari sua superficie manente senuetur, fi superficies sit locus, quod corpus nullum locum mutet, At hoc manife-Lè abfurdum, ut sotus mundus moveret motu locali, & omnia corpora in eo particularia, & camen lodum non mutene : hoc tamen fieri necesse est, si superficies sie

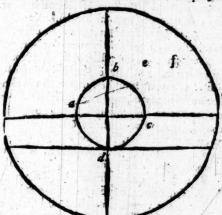
locus. Et per confequens lequetur luperficiem locum non effe.

2. Supponoex Ariftotele Phys. 4.cap. 1. locum effe immobilem : quod & ratio manifesta evincit, quia fi locus una cum locato moveret, loci mutatio effet impossibilis, sic locatum non amitteret locum, sed fecum portaret. Quo supposito, fic subsumo: Locus est immobilis, ex suppositopriori. Ergo Superheies non est locus. Confeq. Sic oftenditur. Superficies omnis necessario movetur cum eo cuius eft superficies, ut fi aer moveatur, vel aqua, necesse est ut omnis superficies in aëre, aut agua fundata, fimuleum fubjecto fuo movestur. Cum ide oneceffe fit, ut bomis superficies in corpore subjecterur, manifestum erit calem superficiem ad morum subjecti esse mobilem. Et per consequens, locus non critimmobilissi sit superficies. Et hic ficum Berrarienfi, & aliis regeras, quod fuperficieseft per fe immobilis, & folim mobilis per accidens. Dico quod medelam adhibes morbo non profuturam s. Nam fi superficies ex parte rei fit mobilis, (parum refertex parte: modi an hoc hat per le an per accidens ) manifesta il la crosse necessario sequetur. failicet posse corpus movere, loco non murato, hoc est, loco non mutato, locum mutare. Nam & superficies vel per accidens, una cum corpore quod includit movesturtum manifestum erit locatum movere, loco non murato, cum superficies una moveatur. 2. Si gum Cardinale Toletodicas ( Phyl 4. c. g. queft: 3. ex Aquin: fupra text: 41.) quod locus est immobilis secundum distantiam à centro, & reliquis mundi partibus. Bateor hoc verum effe in thefi, locum effe immobilem fecundum. distantiam in ordine ad locum altum, & centrum; I a ut hic locus necessario includat diffrantiam fixam, & immobilem ad locum alium onmem : ut probatione justa evincit Pet. Hurtad. de Mendora, difput. pbyl. 14. fest. 2. num 9. pag. 461. Nam lieet superficiem aeris domum aliquam includentis ..... Venti fecum ferunt rapidi, verruntque per auras: tamen certifimum ett, locum hujus domus candem perperuò fervare diftantiam ad locos alios quolcunque. Sed in hypothefi fi. Superficies fit locus, tum locus non possit effe immobilis secundum distantiam ad. alios locos. Ratio eft; quia cum superficies ipla lit mumbilis, necesse est, ut distantia in superficie fundata sit mutabilis. Siquidem nec fingi possit quomodo superficies que elt locus, alteri superficiei propius accederet dittantia invaliata. Sic in hoc Schemate a. By, Si locus a fir Superficies aeris circum-ambientis, tum dico non eff. nec elle possit immobilis quoad distantiam, à loco si vel y. Ratio est, quia si aer circa a. versus R. icratur, (quod facile fieri postit à vento quovis, vel minuto) tum manifestum erit quòd tiam superficies acris, que supponitur locus de versus A ferenir

de sectur: at hoc supposito impossibile est ut locus se asservet eaudem distantiam ad socie se se com illa superficies que est socie a poset ferti usque ad se com ided manifestum sit, quod socie, vel superficies se a possit approprinquare mi se sequetur quod socie ille non ser immobilis secundum distantiam. Quod erat demonstrandum. Huic argumento solutiones varias adhibet Fac: Martin: Halbersialiensis, qui integrum volumenscripsit de soci contra Kechermannum, ubi sententia sinflutestor hyperaspisten seprebet, se vindicem, sed animo majori qu'am successiv jut videre est apud illum in solutione rationis prædista. Lib. 1. De Loco c. 17 p. 84 85.

Ubi ctiam scaligerum oppugnat exercit. 5 c. 3 pag. 14. Sed solutiones ejus tanti non sunt ut refellerem 5 hoc seiat, qui solutiones ejus soco citato ligat.

4. Poffir etiam hoc ulterius explicari, & confirmari, fic : Si fuperficies effet locus, tum poffit aliquid murare locum dum quiefcit. Nam quiefcat avis in acre, cerrum eft quod etiam dum quiescit poffit alia, atq; alia aeris superfreits avi accedere ... ita ut ipfa quiescente nunc superficies una illam circumambiet, nunc alia : ex quo sequeter fi fuperficies aeris proxima effet locus, quod eum avis dum quiescit murabit locum. At hoc manifeste absurdum. Quia 1. impossibile eft ut dum avis quielcit, codem loco non quielcat. 2. Quia fi dum quielcit mutet locum, tum quia mutario loci fit motus localis, moveat necesse eft etiam dum quiescar. At hoc nemo sanus unquam afferuit, medum fobrius. Ulteriùs, fi superficies effet locus, tum Pyramides Bgypti non funt in codem loco hodie in quo heri ;; cum non fint in eadem a eristaperficie, aerisenim fuperficies quovis vento mutatur. At hoc Sande or agnolcis inauditum, cum nullus cui aprau operes negaret. Barbara illa Pyramidum miracula, codem loco effe hodie, ubi primo prodiga Algyprorum ambitio illa poluit. Nempe mina est hacphilolophia, & ultra omnesmagorum præftigias portentola; quæ Rupendam Pyramidis molem, etiam dum quiefcit. moveat : & turris locum mutet, etiam dum eodem loco immota hareat. Quin & ulierius oftendi pollit locum non effe superficiem, ex hocschemate. In quosit fuperficies terra d.b. c.d. dein in aperto aere fit avis aliqua, uhi eft litera et tun.



dieo, quod fieri possie ut avis in e, moveat ad f. ita ut aer qui illam proxime inchi-

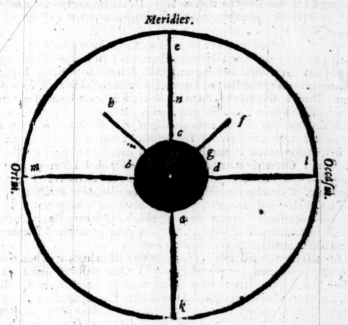
Ratio 41

die fimul moveatur. Et tum manifestum erit s. quod avis illa cum est in f.non est in codem loco quo fuit cum eratine. cum locus ubi e, & locus ubi f. inter fe difant. 2. Quod tamen avis & in e, & f. fit in eademluperficie evidens eft, quia Supponitur quod aer proxime includens avem illam secum movet abe ad f. 2. Cum ideò avis fit in cadem superficie, & in e, & in f, & non in codem loco : certifimum erit superficiem non esse locum. Imd ex hac philosophia, nec terra in loco eodem manet hodie quo prius fuit. Nam fit &. b. c. d. Superficies aëris terra proximas manifestum est, quod hæc superficies non solum possir removeri ita ut alia ei succedata led quod etiam fane (vento eam diffipante ) actu removetur : Et ideò i superficies effet locus, cum manifestum fit, terram non esse in eadem superficie proxima, in qua prius fuir, nec erit in codemiloco quo prius inerat. At terram (quæ immota in perpetuum manet) locum mutare incongruum puto, & rationi redæ contrarium, (non moror ingeniola Copernici commenta, que nervose convellit Libert: Fromondus in sua Vesta : ubi Copernici, Galilei, Kepleri, Moettlivi, Lubergii, Hortenfii sophismata, & oxsudera rattere tuneva, (ut ipse è Platone loquitur) ad examen revocate & luam terræquietem rettituit, ) & per confequens superficies non erit locus. Quod erat dicendum. Argumenta alia multa suppetunt, alias for-San commodius premenda, ex quibus (ut mihi videtur) firmis rationis recta confequentiis deduci possit, locum non esse superficiem: mihi nec libet omnia propofuille, neclicet. Qui plura vellet, videar P. Hurtad de Mend d. phyf. 14. Seff. 1, 2, 3, G. Scal, Exercit. 5. cap: 2. Frederic. Windelinum Controv. phyl. fect: 1. part. 1 6. 8. & alios, His ideò omifis, ad illudpergo quodloco fecundo propofui demon-Arandum: nimirum spatium effe locum: in cujus evidentiam fit hac ratio prima.

Spatium imaginarium est locus.

Ratio I.

1. Igitur, cum in contesso sit apud omnes (quod possibili posito in esse nil absurdi Lequetur) suppono Deum omnemaerem inter colum & terramannihilare, quod facilitate omnipotentissima possit, 2, Corpus aliquod in tali vacuo potest movere, & boc succeffive quod firmis rationum momentis evincit Ant. Ruvio phys. 4. traft. de vacuo queft. 2. & Aquin. in 4. diffinet. 44. queft. 2, 3. Ifte motus effet localis, (ut manifestum est) z. Quia est impossibile ut corpus per spatium feratur successive, & non per motum localem. 2. Quia corpus ita movens aere annihilato, varia Obi acquireret, & modo effet sursum, modo deorfum. Ex quibus manifestum est quod si aer annihilaretur, potuit corpus movere in illo spatio, idque motulocali. At impossibile est, ut sit motus localis sine loco. ergo in illo casu spatium erit locus : Cum aere annihilato aliud nihil sit quod loci rationem haberepoffir. 2. Supponamus homines decem in templo sedentes, manifestum est quod locum ibi occupant, tum dico, si aer in templo illo universus annihilaretur, illi homines decem non minus funt in loco quam prius: Ratio eft, quia aëre annihilato diftant æque ac prius. 2. Whi fuum diftinctum quilibet habet æque, ac prius; cum manifestum fie quod eorum quivis est alicubi, idque exacte, ubi prius fuerat. At omnis distantia corporum, & corum ubicationes dependent neceffariò à loco, ergo. Si aëre annihilato, decem illi homines habeant diffincta Wbi, eaque diftantia fecundum aliquam loci differentiam, nempe dex trorfum, vel finistrorfum, &c. fequetur, quod aere annihilato & loca fua occupant Ergo. spatium illud imaginarium erit locus, cum aliud nihil sit, quod loci naturam induat. 3. Dein, fi aër annihilatus effet reinductus: dico, quod decem homines pradicti in templo fedentes erunt exacte in codem loco, quo prius fuerant aere annihilato. Cum ratio nulla affignari possit, quomodo locum mutarent, dum quiete sedeant s' cum mutatio loci sine motu locali esse non possit: At si superficies esset locus, non essent un codem loco quo prius, sed acre reinducto essent in loco novo, quia in superficie nova. Cum ideo manifestum est, quòd illi homines decem dum immotisedeant, sunt in codem loco, sive acre circumscribantur, vel non: sequetur, quòd superficies acris corum locus non sit, sed spatium illud quod dicimus imaginar iumQua omnia pene, ex Schemate subjecto sees ai angua appareant.



In hoc Schemate sit a. b. c. d. terra, m. e. l. k. superficies concava lunz. Tum aere annihilato, sit totum illud spatium inter concavam lunz superficiem, & terram xerdy, seu vacuum. Dein sit corpus ubi est litera e. manifestum est, quod corpus illud si sit grave descendet, & deorsum versus terram cadet; cum ab interno habet principium sufficiens ad motum producendum, nempe gravitatem, nec ab externo sit ullum impediens. 2. Motus hie erit necessario successivus, ut nervose probat Ant: Ruvio, ubi suprà. Quia si corpus illud in e. movere incipiat, necesse est, ut prius sit in n. spatio medio, quam in s. termino. At ubi est prius, & posterius, ibi est successario su successario sit successario si

cuo agens. Dico quod hoc est omnimodo incongrum, nec possibile, us optime offende Ruvio, ubi suprà. Ratio eft, quia fi corpus illud abe, per n. usque ad c. in inftanti moveret, tum necesse est, ut eodem inftanti fit in e. n. & c. Sit ideo corpus illud descendens oux, vel corpus similis magnitudinis; quod si in instanti femeur al e. in c. neceffe eft ut eodem inftanti (pario toti inter e. & c. fit præfens. spatium autem illud contince semidiametrum concavi luna, (una terra semidiametro dempta) & semidiameter concavi lunz, secundum computum Christoph: L' Chriftophorus Clavit, ex Francisc: Maurolyco, continet femidiametros terra 222 hocest mil-Clavim in fo. liaria 120630 Si ideo nux vel aliud corpue ab e. ad c. in inftanti moveat, febane de facro quetur quod que presens simul semidiametro concavi lunz, hoc eft milliaribus Bofco, in 1,cap, 1206 20 (dempta Colum unica terre femidiametro.) At hoc manifeste impossifbere, p. 23 2. bile, ut nux una spatie usque adeo ingenti fimul, & semel sit prafens. Et per con-Et Franciscum sequens corpus in essu prædicto non movebit in instanti, sed succeffive quod erat Maurolycum in dicendum. Rurfis, fi in calu prædicto aer omnis à concavo lunæ ad terram an-Append: Dial: nihilaretur, effent omnes loci differentia, furfum, & deorfum, ante & retro, dexde Cofmograph, trorfum & finistrorfum. Suppenamus enim hominem, ubi b. i. fit b. caput, i. pedes, manifestum eft b. effe furfum & t. deorfum. 2. Supponamus hominem przdidum b. i. faciem habere in meridiem verfam, dico iterum, quod tum respectu i Rius homens : Ortus ubi m; crit à finifira, & occasus ubi 1. à dextra: 2. Si idem homo ubi b. t. versus occasum perspiciat, tum ortus ubi m. erit retro; & occasus ubi l, erit ante. Cum ideo manifestum fit, in vacuo illo, a ere annihilato, corpus quodvis habere loci differentias, sequetur quod corpus habet etiam & locum Quia fine loce ifta loci differentia effe non poffunt. Quo concesso, nempe in vacuo illo effe locum aëre annihilato, fequetur, fozeium imaginarium effe locum illum. cum aliud non fix quod loci rationem habere poterat.

Ratio 2.

2. Universa hujus mundi fabrica, & moles tota est in loco, at pon in alio, nisi spatio noftro imaginario, (ut manifestum est) Quia nulla est superficies que universum. len ro muy creaturarum includat; quomodo enim erit ro muy, & universum, si habeat aliquid extra, quod illud includat. Ergo spatium erit locus, non superficies. Quod autem mundus totus sit in loca manifestius puro, qu'àm ut probatione egeat operofa. Nam 1. mihi impossibile videtur, ut sit corpus aliquod actu existens, spatium occupans, & finitum, quod non sit in loco, 3. Cum shi sit accidens oreum ex applicatione locati ad locum, fequetur quod quicquid habet abi. & locum habeat necesse eft, (cum ubi necessario prasupponat locum in quo fundatur.) At totus mundus habet luum ubi. Quod fic oftendo, quod eft alicubi. habet fum shi à que dicatur effe alicubi, at torus mundus est alicubi; nam qued alicubi non eft, nulquam eft; & per consequens simpliciter non eft. Et hoc Ariforeli adeo manifestum videtur , ut omne Ens effe alicubi, inter xorvas cerolas, communia illa rationis rediz dicta, omnibus naturaliter infita reponit. - . 70 \$ oura mantes Sandaubaruger errae TE, ta 3 un ar edaux erras. Phys. 4. cap. I. p. 2. (i. c. ) Ea que funt oranes existimant effe alicubi, es que non sunt nu quam. Cum ideo mundus hic torus fit inter ea que lunt, alicubi effe neceffe eft : Ergo in boo: Quia Enti nulli convenire possir ubi , cui locus non convenir in quo fundarur. At totus mundus in loco alio effe non polite, (ut patet) quam spatio imaginario : Ergo fostium erit locks. Quod eras demonstrandum. 2. Potest Deus univeruniversum hune mundum movere linea recta, vel versus Boream, vel versus meridiem; Et hic manifestum eft, 1. Quod mundus fic motus mutet spatium, cum impossibile fit, ut mundus moveat line à recta, & spatium non mutet. 2. Quod hic motus fit motus localis; quia corpus à spatio in spatium movere motu recto, & non motu locali impossibile fit a præsertim cum motus rectus fit species motus localis. 3. Si ideo mundus moveat, idque motu locali, manifestum erit, quod mundus locum occupat; At locus hic aliud effe non poterat quam spatium imagi-

narium, Ergo illud spatium erit locus: quod erat dicendum.

3. Annihilato aere circa Pyramidem , Pyramie est in codem loco quo prius. Ergo spatium est ejus locus. Conf: est per fe manifesta; quia fi superficies effet lecus, tum a ere annihilato, non potuit effe in codem loco; cum fie locus ejus cum aere effet annihilatus. 2. Idem non manet aliud, ante, & post annihilationem aëris, quod potest este locus, nisi spatium. Ergo si Pyramia aëre annihilato, sit in eodem loco quo priùs; manifestum erit spatium imaginarium esse ejus locum. Quod autem Pyramu tali calu fit in loco codem quo prius, pateat, fic: Quia 1.eft in loco aere annihilato, cum habet furfum, & deorfum, nempe loci differentias; cum fic etiam aere annihilato, dicit distantiam eandem ad quodvis celi pundum, & ad centrum: Que omnia fine loco esse non possunt. 2. Erit in codem loco quo priùs; quia Pyramu, (ut nec aliud corpus quodcunque) fine moru locali locum mutet, at supponimus Pyramidem manere immotam, solo aere annihilato. Ergo erit in eodem loco quo priùs fuerat aëre noncum annihilato. At aere annihilato non elt in loco ullo, nisi spatio imaginario : Ergo nec ante annihilationem aeris in loco also fuir. Et per consequens, spatium erit locus : quod erat demonftrandum.

Sic spatium esse locum demonstravimus; sequitur ut objectionem unam aut alteram 1. ponam, 2. folvam paucis, & quantum valeo perspicuis. 1. Igitur sic argumentatur Nagarius: Spatium non est Ens reale, ergo non est locus. Antecedens eft in confesto. Confeg: sic oftenditur. Locus est terminus motus realis, lationis nempe; cum ideo terminus motus, fit illud quod motum specificat, & diflinguit, videtur impossibile, ut motus realis hibeat terminum non realem. Qu'i enim fieri possit ut illud quod non est reale, daret speciem, & distinctionem realem? videtur enim manifestum, quod natura distinctionis pendet à natura diflinguentis, adeo ut fi diffinguens fit fubftantiale, erit & diffinctio fubftantialis; fi illud quod diftinguit fit accidens, erit & ipfa diftinctio accidentalis; fi illud quod distinguit sit Ens rationis, erit & distinctio proportionata : Et sic consequenter, fi diftingens non fit reale, nec diftinctio realis effe poterit : Et per confequens cum locus fit terminus motus realis, à quo motus specificatur, & distinguitur, videtur quod locus necessario realis esse debeat : quo concesso, spatium non erit locus, cum reale non fit; Elgo hypothefes noftræ fupra pofitæ corruant necelle eft.

Nempe objectio hæc tanti non erat, nisi quod à tantis urgeture ut'autem illi cumulatins satisfaciam, dico 1. Quod locus non est terminus motus localis, sed ubi. poeg, enim apud Aristotelem, seu latio, aut motus localis cft in przdicamento ubi, non in prædicamento quantitatu in quo est superficies, que est locus: nempe morus, apud Ariftotelem, quoad effentiam, & refpectu fui, eft in prædicamento nullo; fed cum apud illum fit imperfectum quid, inter post-prædicamenta morum SIII

Ratio 3.

Sol.

poluit. At quoad tendentiam, & respectu termini in quem fertur, idem driftoteles vult generationem effe in prædicamento substantiz, augmentarionem in prædicamento quantitatis, lationem, seu motum localem in prædicamento ubi. Cum ideo ubi, fie illud ad quod motus localis terminatur, erit & ubi ejus terminus, non locus. Et ideo ad specificationem motus parum refert, an locus sit realis, an non: cum locus non fit terminus motus localis primarius, & ukimus, fed folum fecundarius ad plurimum, & ultimatus. 2. Non requiritur ut terminus ad quem mortis. vel potentia, vel actus realis, fit etiam realis. Dico, non requiritur, ut cum porentia, vel motus, vel actus aliquis fit realis, ut ejus objectum, vel terminus fit realis. Rayo cft, quia objectum formale, & specificativum intellectus, & voluntatie, ut & actuum iftarum faculeatum non eft reale, fed folum modale, nempe bonicas voluntatis, & ejus actus; & veritas intellectus: Et tamen potentiæ illa fune propriz reales, licet earum objecta non fine. Quin & malitia moralis, que aft folum privatio rectitudinis debitæ, terminat voluntatem quoad ejus actus averfationis, & odii, & tamen actus illi funt proprie reales, & politivi, licet corum objedum fit privativum. 3. Cum dicitur terminus motus motum fpecificat , & di-Ringuir & ideo 6 terminus det speciem realem motui illum specificando, neceffe eft, ut & ible terminus fit realis, alias speciem realem dare non possit. Dico. quod terminus motum specificat solum specificatione externa, notificativa. & ex parte nostri : hoc est, nos colligimus motum este in tali, vel tali specie, per eius terminum, direa quem verlatur. Sed non specificat motum specificatione interna, quidditativa, & ex pa te rei, cum fieri non poffit, ut terminus matus. fit ei intrinfecus. Sic enim motus ad calorem, calorem effentialiter includeret; & motus ad quantitatem effet effentialiter quantitas: Imo cum corruptio lit muiatio inter effe, & non effe, ita ut non effe fit terminus ad quem, ex hac Philosophia. Lequetur, iplum none fe, effe corruptioni intrinfecum; & fic corruptio erit intrinfece, & effentialiter non Ens. At omnia hæc cum principiis Philosophia, & rationis rece directe pugnant . Ergo & illud ex quo sequentur, 4. Er hinc adhuc manifeltius lequetur, pofie spatium effe terminum motus localis, utcunque spagium non fit reale : Siguidem in confesso est. Quod corruptio terminatur ad non Ens simpliciter, iplum enim non esse, est ejus terminus ad quem ; tamen hoc non mpedit quò minus corruptio fit motus (vel mutatio, ut loqui vellent nonnulli) realis. Et per consequens, non repugnat lationem effe motum realem anamyis conced amus terminum e jus elle spatium, qued reale aliquid non est.

& definitivum, inter locum communem, & propium, &c. nullum effet discrimen. Nam cum spatium hoc imaginarium sit non-Ens, discrimen nullum subcat ex quo distingui possi in locum circumscriptivum, & definitivum, communem, & proprium. Et per consequens videtur quod spatium illud locus esse non

poffire.

Dico quod ex hisce nostris de loco hypothesibis, ficilitate summa omnia quæ loco naturaliter conveniunt, possum explicari. Nam 1. dicimus quod locus vel est communis, & est spatium illud quod corpora plura includit, sic spatium templi est locus communis respectu hominum in eo existentium. Dico quod spatium illud est locus communis, non respectu essentia, aut prædicationis, quasi hoc spatium esset aliquod universale; sed respectu continentia, & inclusionis, quia corpora multa

communiter

Gb. 2-

communiter includit. 2. Locus proprius (secundum hypotheses nostras) est illud Spatium quod corpus unum tantum, seu locatum unum adzquate includit. Sic spatium illud quod Plato occupat, eft locus proprius Platonia Et hic locus proprius ex duobus aftimatur. 1. Ex adæquatione cum locato, ita ut locatum exacte, & adzquate includat nec plus, nec minus. 2. Ex diftantia fix à, & immobili ad alios locos omnes. Ita ut immurabiliter à loco alio quocung; diffet. Sic spatium quod nunc occupat Pyramis, distantiam eandem simpliciter habet, & perpetuo habebit ad alia spatia universa. 3. Si spatium hoc concedatur effe locus, tum ea dubia quæ ab iis folvi non poterant, qui superficiem volunt effe locum, ex nostris hypothe sibus commode solvantur. Nam fi ipsum cœlum summum non erit è loco omni exclufum, (quod tamen ab iis fit qui volunt superficiem effe locum) sed ut locum summum meruit, fichabeat. Cum cœlum fummum spatium suum admittit, zque ac reliqua corpora. Sic ex spatio loci immobilitas optime explicari possit: Nam cum spatium hoc nostrum fit fix um immutabilitate in aternum duratura ; licet contingat ut quivis ventus Pyramidis superficiem circumscribentem removeat spatium tamen in quo est, non posit; cum spatium illud, seu in eo sit Pyramis, seu non, seper manet immotum. Possit ideò loci immobilitas è spatio commodiùs explicari. quam à superficie. 4. Ex nostris hypothetibus non necesse est, ut locum ullum circumscriptivum admittamus; nam cum negamus superficiem circumscribentem effe locum, etiam & hoc negare poflumus, nempe locum ullum effe circumfcriptivum. Cum locum effe circumscriptivum supponere videtur super ficiem effe locum. & tum demum locum illum circumscriptivum appellar, quia superficies illa locatum circumscribit. Sed diftinctionem illam admittimus, & ex thesi nostra dicimus, quod spatium circumscribit corpus non circum scriptione reali, cum ipsum Spatium reale non fit; fed imaginaria ( ut alicubi loquitur Mendoza ) ex co quo locatum talicerto spatio insit, & includatur, nec majori, nec minori. Vel 2, locus corporis ( supposito quod spatium sit locus,) potest dici circumscriptivus, vel 1. ex parte sui, quali spatium ipsim circumscriberet locatum : & sic forsan non potest locus dici circumscriptivus proprie, cum spatium, ( quod locum effe supponimus) non fitres aliqua quæ proprie locatum circumscribat. 2, Respettu locati, & sic locus proprie potest dici circumfcriptivus, ex eo quod corpus in tali spatio constitutum, habet superficiem determinatam qua circumscribitur, quam spiritus in loco definitivo non habet. Ideò dici positi locus circumscriptivus non denominatione interna respectu spatii, sed externa respectu locati: Ita ut spatium illud fit locus circumscriptivus quod locatum superficie circumscriptum includit; & locus ille non fit circumscriptivus, qui locatum tale non continet. 5. Possit ideò locus circumscriptivus sic explicatus, ex duobus distinctius explicari : Nom 1. Spatium illud, quod locum dicimus circumscriptivum, necessario habet diffantiam immutabilem ad locos alios omnes quolcunque; Sic spatium in quo est domus aliqua, distantiam dicit fixam, & immutabilem ad locos alios omnes. 2. Locus circumscriptivus (ex hypothefi nostra) dicit distantiam non solum ad locum omnem alium. fed etiam ad omne aliud locatum. Ita ut in hoc spatio, seu loco circumseriptivo locatum nullum fimul, & semel ineffe poffit, nifi unum. Sic Platone in hoc spatio determinato existente, impossibile est ut eodem spatio simul aliud corpusinsit. Vid. Pet: Hurtad: de Mendoza dift: phyf. 14. feft. 2. pag. 461. 6. 6. Locus definitivus ex thefi noftraseft (patium illud in quo spiritus aliquis finitus exiftit: & hic locus dicit distantiam ad omnem alium locum definitivum; ita ut impossibile sit eun-SIII 2

dem fo ritum finitum effe fimul, & femel in binis locis definitivis, nempe in hoc fratio definitive. & etiam in alio. Sed locus definitius, feu spatium illud quod dicimus locum definitivum non dicit distantiam ad aliud locatum; cum in confesso fir quod'angeli multi in eodem spatio effe possunt. Hocideò erit discrimen manifestum (ex nostra hypothes) inter locum circumscriptivum, & definitivum; quia foarium illud quod'dicimus locum circumscriptivum dicit distantiam, non solum ad alium locum, seu spatium, sed etiam ad aliud locatum; cum corpora duo codem spatio, feu loco circumfariptivo ineffe fit impoffibile. At locus definitivus dicit diffantiam ad aliumlocum folum, non ad aliud locatum; cum in eodem spatio Angeli plures effe possint. Qui plura vellet, videat P. Nagarium in 1. part. Aquin. q. 8, art. 2. Controv unica Pet. Hurtad de Mendoza. disput phys. 14. fett.2,3. Suarez. Me: taph: to. 2. difput. 30. feet. 7. Vafquey: in 1. part. difput. 29. num. 14. Molin.

in i. part. queft. 8. art. 1. difput 3. Concluf. 2. 600.

. Hisideo ita demonftratis, manifestum erit, quod omne ens finitum; seu corpus, leu fpiritus, erit in fpatio finito, & determinato; icaut præfentia e jus ad tale fpatium poffic dici ubietas, aut ubicatio, (ut loquitur Hurtado. ) Sed præfintia Deis Com fit omni fpatio simpliciter, actu, & intime, ac immutabiliter præfens ) dicitur Ubiquitas, autimmensitas. Que in ordine ad spatia hec imaginaria commodiffime aftimari poffi . Ita ut Deus jam fit in spatioillo toto, quo mundus jam eft, & in co ab zerrno fuit; & etiam in spatis imaginariis infinitis extra cœlum. aded ut si mundos mille pro potentia sua infinita, extra hune mundum, de novocrearet, iis omnibus effet Deus intime prafens; non per mutationem in fe ullam. sed solum per productionem corum in spatiis illis imaginariis Ubi Deus jam est de facto, ab zterno fuit, & in zternum erit: Ita ut corpus omne ex eo folum quod fit. Deo fie prælens, cum exera Deum fieri fit impossibile. Nam fi Deus alium mundum extra mundum hunc crearet, effet ei intime præfens, folum per politionem mundi cum Deo, ubi prius non fuit mundus ; non per politionem lui, ubi prius non fuit Deus ...

a Aquin, I part. queft. 8.art. 3.

queft.1.art. 2.

6. Cum igitur Deus à Scholasticis a dicitur effe ubique tribus modis, I Pereffentiam. 2. Per prelentiam. 3. Per potenuam : quos ubiquitatis modos barbare. Et in 1 dift. 37. (inore fuo) explicant, tali verfus

Enter, prafenter, Deus hic, & wbique potenter,

Videndum erit quilnam ex his modissit, in quo Dei immensiatem formaliter

conftitutam effe dicamus ; fi ideò conclusio quinta hac,

Conclus. 5:

Dei immensitas non consistit in hoc, quod potentia ejus sit ubique, seu quod' per potentiam ubique operatur Novi Ifiod, Hifpalen f. Origin. lib. 7. cap. 1 p.980. num, 20. Dei immensitatem sic discribere quas in hoc consistereret, quod Deus ubique est per potentiam. Sic enim Philosophatur: Deus est immensus quia cuncta concludit, & omnia intra ejus omnipotentiam coardantur. rationi recta minus congruum judico; 1. Quia cum dicit potentiam Dei effe ubique, vel intelligit potentiam Dei effe ubique respectu sui, ita ut potentia ipfa fit fimpliciter ubique; & tum quia potentia Dei eft ipfe Deus, idem etit ex parte rei dicere potentiam Dei effe ubique, & effentiam Dei effe ubique At hoc nolunt Scholastici, cum dicunt Deum esse ubique quoad potentiam. aum apud illos, effe ubique quoad potentiam, & effentiam, ut modi diftin-&i effendi ubique enumerantur. 2. Vel per potentiam Dei intelligunt effeEus potentiz divinz, ita ut Deus dicatur esse ubique per potentiam, quis potentiz ejus essecus sunt ubique. At nec hoc quadrat, quia omnis essecus potentiz divinz actualis, & possibilis est finitus, & limitatus, & quoad essentiam & przfentiam; & per consequens, necesse est ut spatio finitoinsit. Ideo damus libenter, Deum esse per potentiam ubicunque est essecus potentiz, at ex hoc non possit dici immensus. Ratio est, quia omnis potentiz divinz essecus, est finitus, & spatium sinitum occupat, & ideo licet Deus omni talt essecui, & peressentiam & potentiam esse przsens, (quod fatemur, & credimus) tamen ex hoc non est immensus. Cum ministestum site quod in ordine ad essecum sinitum, & spatium sinitum nihil juste dici possit immensum.

7. Cum dicunt Deum esse ubique per præsentiam, non intelligunt de præsenti essentiæ: Ita ut Deus dicatur esse ubique per præsentiam, quia ejus essentia est ubique: Sic enim idem esse tesse ubique essentialiter, & præsentialiter, quod negant. Sedapud illos esse ubique per presentiam est omnia cognoscere. Sic enimaguin. 1. part. Quast. 8. art. 3. in Conclus. Deus (inquit) est ubique per præsentiam est omnia cognoscere.

fentiam, quia omnia cognoscit. Sit ideo Conclus. 6, hæc

Deus non re cte dicitur ubique effe per presentiam, quia omnia cognoscit, neo Concluff6: poffit Dei immensitas in hoc confiftere. Nam 1. nos cœlum & sidera cognoscimus, tamen non fumus illis præfentes ex eo quod cognoscimus. Sicenim Romz. præsens essem quiacognoscerem. 2. Omne præsens, vel est respectu durationis, &: opponitur præterito, & futuro ; vel respectu spatti, & opponitur distanti. At neutro modo congrue dici possitaliquid rei prasens, ex eo quod cognoscit : Nam ta. cognosco rem este præteritam, & futuram, at non ideo sum rei præsens respectu durationis; fic enim resefict mihi præfens, quia cognosco illam non effe præfentem. 2. Respectu spatifcognosco rem esse distante, At si ideò res esset mihi præsens quia cognosco tumres illa effet ideò mihi præfens, quia illam cognosco distantem; hocr elt, quia cognosco quod non est præsens. Fateor rem nullam effe à Deo distantemanec posse quidem : sed hoc non est ex en, quod cognoscit rem quamcunque, sed ex effentia sua formaliter immensa, que enti omni non possir non esse intimè prafens. Ex quibus ulterius fequetur. 3. Quod Dei immenfitas ex hoc fumi non poffic. quod omnia cognoscir. 1. Quia aliud est immensitas Dei, qua formaliter excludit omnem determinationem, & limitationem ad spatium. Aliud cognitio Dei infinita que excluditignorantiam. 2. Si Deus effet loco aliquo finito inclusus (ut vult Worftius ) ita ur non effet immenfus; ramen potuit omnia cognoscere. Quia cum omniaextra Deum fint finita, non repugnat, quin Deus fi effet & quoad effentiam, & præfentiam finitus, potuit illa cognoscere. Nulla enim est repugnantia, ut potentia vel finita, object i finita comprehendat. Et per confequent manifestum erit immensitatem non consistere in cognitione omnium, nec ided illum rebus effe præfentem, quia illas cognoscit. Quod erat dicendum.

8. Sic immensitatem Dei, in eo, quod ubique est perpotentiam, vel quod ommia cognoscit non consistere demonstravimus. Reliquum ideo erir, ut in eo consistat, quod Deus ubique est per estentiam : Nempe quod estentia divina infinita, &
immutabilis, omne spatium imaginarium ab æterno in æternum immutabiliter replet, & spatio etiam reali, cum est, intime est præsens. Quæ immensitas, seu præsentia Dei infinita, si considereturin ordine ad spatium nostrum imaginarium, non
est præsentia libera, (ita ur possit Deus pro beneplacito suo tali spatio imaginario)

SILL 3

Vel ineffe, vel non; vel ut poffit spatio majori, vel minori ineffe: ) sed naturalis, & 2bfolure neceffaria ; Ita ut repugnat Deum infinitum effe, & infinitis spatiis imaginariis immutabiliter non ineffe. Sed 2, Hzc Dei przfentia in ordine ad spatium reale, est libera antecedenter ad creationem spatii ¿ Quia potuit pro suo beneplacito, tale spatium vel creaffe, vel non. Ex quo sequetur quod spatio reali inesse Deo fit liberum antecedenter, cum potuit spatium illud non creasse, & sic potuit non infuisse. At confequenter, nempe postquam tale spatium reale, actu creavit; non amplius à voluntare sua depender, an tali spatio inerit, vel non : sed jam spatio producto illi neceffario, & naturaliter ineft. Ratio hujus veritatis est manifesta; Quia, cum immensitas sit perfectio Dei absoluta, & intrinseca, non possit non esse immensus; At si esset spatium quodeunque in quo Deus non esset, immenfus non effet, (cum immenfitas per le & directe dicie præfentiam intimam ad spatium omne absolute, & universaliter; immensitatem enim præsentiam infinitam concipimus, & ideo nullibi exclusam) & per consequens, Deus tali spatio actu producto necessariò inerit, & naturaliter. Quod erat dicendum.

q. Quod autem Deus opt: max: fit hoc modo immentus ex ipsis Theologia principiis, facile demonstrari poterat : Hinc enim eft quod regum sapientissimus dixit, Nec calum, aut calum calorum Deum capere poffe, 2. Reg. 38. Et Ecclefia Patres amiego, a grannifor, ineigenfor effe Deum, uno ore, & communi ouoparia afferunt. Ita ut Dei immenfitatem unulquifque crederet, licet ratione naturali non evinceret. Sed rationes è Theologia petitas illis relinquo, quorum intereft : nollem in alienarepublica effe curiolus, nec in messem non meam, falcem mittere. Nostra nobis sufficiat Metaphysica, que media nobis abunde suggerit , in justam hujus veritatis amoles w, valitura. Pergam ideo, & oftendam 3. Gentes etiam lumine naturali cognovisse Deum esse immensum. 3. Quibus mediis ratione naturali fundatis, & illi cognitionem illam acquisiveruni, & nos

acquirere poflumus.

vêre. in Orat : contra Gracos, pag. a73. D.

to. Quod igitur Gentes lumine naturali, Deum effe immensum cognoverunt, Quod Gentes manifesta corum scriptis extant indicia. Siquidem Orphems (poetarum antiquistilumine naturali mus, fi genuinus; nempe circa tempora Herculu, & expeditionis Argonautica: Deum effe im- vel si opera illa Orpheo ascripta, fint Onomacriti Athenien fis, quod vult Tatianus, mensum cogno- ra eis autiv innoceolulua pariv imi ovouanelte is Aduale ountera y Sai \*: tamen & adhuc poemata illa erunt antiquitatis veneranda, com (ut ibidem Tati-\* Vid: Tatia... anus) Onomacritus vixit circa exitum: Tarquinii Prisi Olympiade 50.) in Saturns num Affyrium bymno, ait Deum in omni parte mundi habitare,

Os vaiers XII meira mien nomono suapad, 'Anxunounta, peerse' xhuwr ixetteida parlo.

Hoc eft,

Qui habitas in omnibus partibus mundi propagator, Verfute, excellentiffime ; audiens supplicatoriam vocem: Et ob hanc causam Pythagoras appellar Deuin univerfi animationem. Luzwow

To muros. Bradhuc clarius eff tur poetarum maximus, Georgic: 4.

---- Deum namque ire per omnes Terrafque, trattufque maris, calumque profundum, &c.

Et iterum Anead: 6.

Spiritus intus alit, totamque infusa per artus,

Mens

\* Vid: Clement:

lib. 5. pag. 609

Alex: Strom:

nom: in prin-

cipio.

Mens agitat molem, & magno fe corpore mifoet:

Et Manilius lib. 2. Aftonominav, Spiritus unus per totas habitat partes, arque irrigat orbem. Et iterum Orpheus apud Clement: Alexandr: \*

Xeipa 3 de Erreplio em repueros entervoio Πάντοθεν επτέτακεν, γαίη δ' τοσο προσί βέβηκεν.

Oceani ad fines expansa est & manus illi

Undique dextra, sub pedibus subjectaque terra est

Et Menander apud eundem ibid: pag. 606. ad virturem hortatur ; Quiq Deus tibi prafens eff. o 35 Jeds Bremes de monotor repor. Notifimum est illud Arati + Arat: Pheexordium, on Aids appointed a paulo poit subjungit;

- uesai y Sids मर्यक्य uev ayyai, πάσαι δ' ανθρώπων αρρομί : μεςή ή θαλασα,

xal LILLEVES.

--- Plena vero Jovis omnia quidem compita: Omnes verò hominum cætus; plenum verò mare,

Et portus. Ex quo Virgilius fuum illud habuiffe videtur. A fove principium mufe, fovis amnia plena. Et hinc est quod Deus Spuese Ins, super qu'am dici postite magnus. appellatur, à Sibylla, apud Johan: Opfopeum, eis Seos os movos Esqueze Sus, &c. Quod ad Ariftorelem Spectat, manifeitum eft illum negaffe Deum effe immensum, (fi liber ille de mundo fit Aristotelis opus zinotov, & genunum) ibi enim Deum in colo ponir; idque ita, ut eum in mundo elle negat: milio ere pieros av, ciox. i vii te, n' stos o Donegos tonos and avai, n' nadages en nadaga tona Belinnos, or rankuer ervius seguor. (i.e.) Deus in medio loco non eft, in terra feilicet, ubi turbidus locus eft; fed in excelfo fitus eft, purus ipfe in puro loco, &c.. Et Homerum inducit dicentem, Quod fedes Dei eft in calo : " AULTOV " OST part Sewy edbs agoanes aret supera. Et subjungit generalem omnium contensum hoc confirmantem; Quia omnes dum orant manus ad celum tollunt, ranquam ad locum ubi Deum effe existimant : Sic enim ait, mayres of av Sporos avareivous ras ges+ eas eis tov segrov cuzas misuluos. Quam Ariftot: sententiam olim observavit Justinus Philosophus in cohort: ad Gracos, p. 6,7. Sed librumlhunc de mundo effe Spurium, & Joo Box maior, nec Philosophi opus genotor, sed plane Judenty pagor, viri multi, & magni volunt, Quin & Philosophi multi, alique (Vid. fimplic: fuper 1,8, Phys. Com. 84. 6 August: Steuch: Eugubin; de perenni Philos; 1,4.c.1. & deinceps : Ficin:lib, 2. de Immort: anime cap 6, Tolet: lib 8. Phy f cap. 10. queft:7. Facob: Martin: Exerc: Metaph: lib. 2. Theor: 12. pag. 790,791.) Ex genumis, & indubitatis Philosophi scriptis oftendere faragunt, Aristotelem Deum effe immensum, & cognovisse, & docuiffe. Et in hunc finem adducunt locum è lib. t. de part: Animal: cap 5. Ubi dictum Heracliti laudat Philosophus, qui domum furnariam ingressius, & rogatus cur domum adeo vilem ingredi vellet, respondet, z' chef o Jeds, quod & ibi effet Deus. Nempe Gentes Deum peculiari modo in cœlis posuerunt, ex quo est, quod illum εράνιον, πανυπέρτατον, ολυμπιον appellarunt; & Hesiodus suum fovem sic describit : og værprara dojuara vaies, Ex hoc tamen non sequetur quod immensitatem ejus negabant; nam cò quod in colo modo speciali collocant, illum esse extra colum non negant. Quod ad Philosophos Christianos attinet, illi hanc veritatem, uno ore, rotunde afferunt, fu-Ainus.

ftinus, (seu quis alius sit author libri Quest: & Respon: ad Grecos.) in respons; quest: 5. ad Grec: Deum agnoscit, παντελως απείγεσμον, μ, απείσον. Et Clem: Alexande: 2. Strom: pag. 36. dicit; Quod licet calum dicatur Dei sedes, thromas, domus, tamen in eo non continetur: κάν ο ερφος Αρόν απείκερται, αλώρητος ών: nempe, taliu cum sit, qui comprehendi nequit; ε λο εν τόπω ο Ακός, αλλ' Αράνω μ, τέτε. μ) χεόνει μ) τις πεί γερονότων idioτιτος: εδε απείκων, εδε απείκουν, εδε απείκουν σ, π κατ' δαστομών: (i. e.) non est in loco Deus, sed super locum, εσ tempus εσ proprietatem eorum que sasta sunt, neque continens neque contentus, vel per circumscriptionem vel sessionem, εσε. Et Minutius Fælix, pag. 75. Deo cunsta plena sunt, ubique cum sit non solum nobis proximus, sed insus sed testimonia hæc pro instruct nostri ratione abunde lussiciant: Si quis plura vellet, August: Steuch: Eugubin: videat ubi suprà Suarez Metaphys; tom 2 disput: 30. ses 7. facub: Martin: Metaphys; lib. 2. theorem: 12. εσ Hieron. Zanch: de naturà Dei, lib. 2, εαρ. 6. quest. 1.

ture lumine fundatis, hac veritas demonstrari possic. Et hic hostes habeo multos, & (nis quod adversus veritatem militani) valituros. Scotum, scil: in 1. sent. dist. 37. q. unica. Quod idem cum eo asserunt ibidem Ockam Bassoli, & Gul: de Rubione quast. 2. Et tandem Theodorus Smising: de Deo uno trast: 2. disp. 5. quest: 1. Qui licet Deum agnoscunt esse immensum, & tanquam fidei sundadamentum cettissimè credunt; negant tamen, hoc ratione naturali demonstrari posse. Contra Suarez Metaphys: part: 2. disp. 30. sest. 7. Vasquez in 1. part: desput: 28. cap. 4. Et alii, prioribus nec numero inferiores, nec judicio: Qui bus assentior, & rationem ptimam ad Dei immensitatem demonstrandam sic

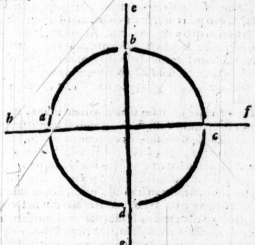
instituo.

1. Suppono Deum esse secundum locum immurabilem, ita ut motu locali movere non possit: quod agnoscunt uno ore illi contra quos disputo; & ratio manifesta evincit. Quia si Deus Opt: Max: moveret motu locali, tum 1. Non effet immutabilis, cum tamen & scimus, & credimus apud Deum, nec effe \$ 2000%aqua reomis, nec mutationis umbram, nedum veram mutationem. Vid: Fran: Suarez Metaphys: part: 2. disput: 30. fed: 8. pag. 56. Et Aquin: 1 part: qu. 9. art : 1. Nagarium ibid: Ft Commentatores. Et in 1. dift: 8. . g 3. Et opuscul: 2. 2. Nec effet absolute simplex, nam cum motus sit in mobili, sitque quid reale, Deo advenire non possit; quin in Deo sit compositio ex effentia, & motu adveniente. At ex hoc Dei simplicitas manifeste evertitur, & per consequens talis motus Deo ineffe non poterat. 3. Si Deus potuit locum mutare; tum vel erit motu libero, & voluntario, aut motu naturali, & necessario. Non necessario; Quia tum non possit non movere, nisi impediatur, vel sit in proprio loco : sequetur ideo, fi Deus necessario moveatur motu locali; Quod vel semper movet . At hoc manifeste fallum, nam ubi? aut quo? aut cur lemper moveret? rurfus si naturaliter. & neceffario moveatur; tum non possit quiescere, nisi impediatur ab aliquo ejus motus: (At quis tandem Deum omnipotentissimum impediat, ne moveat, si ad motum necessario, & naturaliter propendeat?) At Deum ita movere, ut non possir quiescere, idque naturaliter; est rationi naturali contrarium; ita'ut ipse Aristoteles Phys: 8. Motorem primum simpliciter immobilem statuit, & multis

probare

Zatio 1.

probare fatagir. Dein fi Deus aliquando quiescat, rum vel violenter quiescie, at quis Deum ad quietem cogeret? aut naturaliter in loco suo quiescit, tum non poshi movere, (nempe fi fit movens naturale, & necessarium) nifi extra locum illum ponatur ; at quis Deum à loco suo naturali extraheret? Sed Deum naturaliter. & neceffario movere absurdum duco vel maxime, & refutatione seria indignum. 2. Ig tur fi Deus moveat motu locali, tum erit libere, & spontance inaut ex voluntate fit quod moveat. At & hoc non minus incongruum, & rationi reche contrarium. Nam fi Deus voluntarie moveat ab uno loco, in alium : tum necesse eft ut voluntas præeligat effe in loco illo ad quem movet ; Et fi ita, tum vel, prudenter . & secundum rationis rectæ judicium hoc facit, vel non : Posterius sine impierate summa, nec cogitare possumus, nedum afferere, nam cum Deus sit agens Sapientissimum, impossibile est, ut quid imprudenter facerer. Non prius; quia si Deus prudentur eligat effe in alio loco, quam quo nunc eft, tum necesse eft, ut melius fit, cum ad locum illum pervenerit : Sed cum Deus fit Ens absolute optimum, & perfectissimum, impossibile est, ut in uno loco melius se habeat, quam in alio. Et per consequens non omnino moveat motu locali. Hoc igitur supposito, (quod & manifestum duco) quod Deus secundum locum movere non postit; sic Subsumo: Vel Deus est fimplierrer immensus, spatio nullo inclusus; & fi hoc concedatur, vicimus; hæc enim est illa immensitas quam demonstrare intendimus. Vel 2. Erit Deus in spatio aliquo finito inclusus: horum enim alterum fateare necesse eft, fiquidem vel erit Deus in spatio finito, vel non. Si non, tum erit absolure immensus, quod volumus. Si fit in spatio finito ; tum sumatur spatium quodcunque, dico, quod possit Deus extra hoc spatium, in quo esse supponitur, mundum alium creare, ita ut iste mundus de novo productus, à spatio illo in quo esse Supponitur distabit,



Ut si spatium finkum in quo effe supponitur, sit sphæra s. b. c. d. tum manisekum est quod Deus opt; max; facilitate summa, pro ea qua pollet omniporencia T e e t

poffit alium mundum creare extra hunc mundum, vel spatium hocin quo effe susponitur, nempe in e. vel f. vel g. Creat ideo Deus alium mundum in e. distantem à spatio a.b.c. d. in quo effe supponitur; tum quero an Deus poffit effe presens mundo producto, vel non? Posterius dici non postir, quia si Deus spatio illo 6.b.c.d. itzinsit, ut exire non possit etiamsi vellet; hoc imperfectionem magnam (qualem nec natura humana, vel Angelica patitur ) in Deo poneret, cum & homines & angeli, imò & bruta possunt locum suum, pro arbitrio suo mutare. Sed cum naturam divinam canta imperfectionis incapacem novimus, manifeltum eft, quod dici non possit Deum spatio a. b. c. d. ita esse inclusum, ut non exeat. Fateor quod Deus è spatio illo in quo jam est, exire non possir; & hoc estam perfe-Aionem ejus lummam oftendit, quia spatio absolute omni est intime præsens, ita ut spatium alfud non sit in quod exeat. At si effet spatio aliquo finito inclususta ut in spatiam alignd exire non possit, (spatio alio reali existente) hoc impotentiam in Deo superlativam argueret: Nam si homo spatio finito inclusus, pro arbitrio fuo in aliud exire possit; qu'i fieri possit, ut Deus omnipotens, si spatio finito includeretur, extre non poterat? 2. Ideo, fi dicas quod fi mundus producatur in e. aut f. possir Deus ei effe præsens ; tum necesse est, quod per motum localem sit prælens: cum impossibile sit, ut dum in spatio a. b. c. d. quiescat, ad alium mundum distantem in e. aut f. perveniat. At ex fundamento priùs posito impossibile eff, ut Deus moveat motu locali. Ergo impossibile erit, ut spatio ullo finito includatur : quod erat dicendum.

Respond: Theo-Gul: de Rubeone ad argumentum predi-Aum.

Novi quod Theodorus Smi fing. de Deo uno, trad: 2, difput: 5. queft. 1. & Gul: dori Smifing, & de Rubion: in 1. dift: 37. quaft: 2. huic argumento respondent ; Quod in casu prædicto non sequetur Deum esse mutabilem secundum locum, ex eo quod in mundo noviter producto incipit effe, quo prius non inerat, Quia (inquiunt) non magis sequetur, Deum esse localiter mobilem, si existens in uno loco, incipit de novo esse in alio, in quo priùs non fuir ; qu'am quia de novo incepit esse in mundo hoc cum creabatur, in quo priùs non erat. At constat, quod Deus de novo incepit effe in toto universo, & quavis ejus parte, cum ante creationem in co non fuerat : & tamen hinc non fequetur illum effe mobilem fecundum locum, aut ullo modo mutabilem, (ut in confesso est) & ideo, si de novo inciperet esse in alio mundo, extra hunc condito, in quo prius non inerat, mutari fecundum locum non dicendum eft.

Refellitur folutio pradicta.

At solutio hac utcunque speciola, tamen parum valida, nec in justam argumenti prius positi folutionem suffectura. Ratio est manifesta; Quia certum est Deum non mutari secundum locum, ex eo quod in mundo esse incepit, in quo ante creationem non inerat; quia Deus in spatio illo, in quo mundum condidit, ab zterno inerat. Ita ut mundo creato, in codem spatio immobiliter manebat, in que ab zterno fuit : & mundo noviter creato przlens factus est, non per mutatio. nem spatii, sed per creationem mundi in illo spatio, in quo ipse prius erat, idque ab zterno, & in zternum erit. Ita ut mutatio non fuit in Deo producente, sed in mundo producto, qui esse capit in spatio, ubi priùs non suerat : cum Deus codem spatio fuit ante mundum productum, quo est post ejus productionem. Sic si Paulm immotus federet, eique Petrus accederet, in cafu illo Petrus eft factus Paulo præfens, qui prius aberat, hoc tamen fit per motum Petri accedentis, non Pauli immobiliter sedentis. Vel ut exemplo magis apposito utar; sicut corpus humanum,

humanum, v g.corpus Adami, ante adventum anima rationalis, manens immoru animæ rationali fit prælens, cui prius prælens non erat ; non per motum fui, quafi iplum corpus effe inciperet, ubi priùs non fuit led per mutatione anima potius corpori quiescenti accedentis. Sic in creatione mundi, Mundus Deo factus eft præsens, non per mutationem Dei, quasi ille in spatio esfe inciperet ubi prius non fuerat; sed per appositionem mundi, & positione ejus cum Deo ubi prius mundus non fuerat. At in cafu prædicto causa est omitino alia, quia supponitur Deus incipere esse, non a Vid. Francisfolum cum corpore, in spatio quo Deus antea fuit, creato : sed & in spatio ipso : Ita eum Suar: Met: ut jam de novo incipit effe in talispatio, in quo non modò non fuit prius, sed & part: 2 dift, 30. ab eo diftabar. At hoc fieri non potelt fine mutatione loci, & spatii in Deo, ut ma- (ett.7, num. 33) nifestum est. Nam in Schemate priori, li Deus (ut supponitur) includatur spatio pag 56. finito, nempe intra circulum a.b.c. d. Manifestum est, quod nonest in spatio illo ubi e. vel f. & quomodo ad spatium illud pervenirer Deus sine omni motu locali nec fingi possir. Estided hie discrimen manifestum inter modum quo Deus incepit esse in mundo in creatione, & modum illum quo supponitur incipere in mundo alio, fi mundum abhoc distantem crearet Deus. Supponamus enim (ut prius) a.b.c d. effe spatium illud finitum in quo Deum effe volunt, nempe fit spatium hoc mundus universus; tum dico, quod Deusante mundum conditum erat in spatio illo, ídque ab æterno; ita ut creatio mundi erat folum politio corporisin eo spatio in quo priusfuerat Deus, & ided ex creatione mundi manifeltum eft, Deum murationem, secondum spatium, nullam pati, At I si Deus crearet alium mundú in e aut f.nempe in spatio in quo ipse prius non fuerat; nec cogitari possit quomodo fine motu illuc veniat. Adeò ut confitendum fit, vel Deum ita spatio finito illo inclusum effe, ut non exeativel corpori extra spatium illud creato, præsens esse possit; vel si admirtatur illum posic spatio alteri fieri præsentem, in quo prius non fuit, sequetur illum locum mutare, vel faltem loco movere.

Sed & hoc, & illud incongruum, & rationi redz contrarium, Ergo, & illud unde

fequuntur,

3. Ex Bradwardina \* nostro (qui ante annos 300 erat Academiz procurator, \* Ratio 3. & tandem Cantuariæ Archiepiscopus) sicurgeo, Deus Opt: Maxi velett in aliquo spațio finito, & determinato, vel non? fi non, erit absolute immensus, (ut manife- wardin. de cauf. ftumeft) cum illud quod eft & spatio nullo finito aut determinato ineft, eft forma. Dei cap.s. Coliter immensum. Si sit in spatio finito aliquo, & determinato, tum spatium hoc roll. part. 1, 2, vel erit extra hunc mundum, vel intra : fi extra, tum vel ita erit extra hunc mun- & deinceps. dum ut ei ineffe non possit, & tum erit impotens, ut suprà ; vel possit effe ei præfens, & tum erie mutabilis secundum locum cum alias ei inesse non poterat. Vel 3. Spatium illud determinatum, in quo supponitur esse erit intra mundum hunc; fi ita, tum vel erit pars aliqua mundi, & tum dubia prius exposita recurrunt, nam si non possit effe in reliquis partibus erit impotens ; si possit, ericlocaliter mutabilis. Vel fi spatium illud determinatum, in quo effe supponitor, sit totus mundus: tum dico 1. Deum posse movere hunc mundum totum inspatium aliud in quo nunc de facto non eft; & tum vel simul cum illo movetur Deus, vel non: si moveatur tum. erie mutabilis, quod fieri non posse superius demonstravimus, Vel non movetur mundo moto,& fi ita iterum recurrunt dubia priora; nam vel poffit ci præfens fieri, & tum erit mutabilis; vel non possit, & tum erit impotens. Ergo.

Novi virum magnum ex Academia nostra oriundum, huic argumento Brad. Respon. Ttet 2 warding

wardine respondere, sie: quod in tali casu Deus non possit totum mundum in foatium aliud movere, extra hocin quo jam est: quia extra hune mundum nihil sim-

pliciter eft in quod mundum hunc moveat.

Sed hoc effeinfirmum nullus dubiter, qui novit Deum posse alium mundum extra hune creare, licet jam de facto nihil fit in quo creet; nempe non reale alianid, fed Columfpatium nostrum imaginarium. Nec revera requiritur ut fit ! Ratio eft, quia ficut non impediebat, quo minus mundum crearet, quod nihil fuit antecedenter in quo creaset ; fic non impedit, quo minus alium mundum creare poffit extra hunc, quod nihil eft extra hunc mundum in quo alium creare poffit. Subsumo igitur, si mundum alium extra hunc creare poffit Deus seur non & hune movere in spatium aliud zque poterat? Et ulterius hoc dato, quod nunc mundum hunc in spatium aliquod extra non moveret, ex eo quod extra hunc mundum nihil fit : tamen supponamus Deum aerem ingentem creare mundo huic contiguum, & circumfulum, & tum ratio nulla vel fingi poffit, cur non poffit De-

us mundum huncper a erem illum mobilis capacem transferre.

Ratio 3.

2. Deus est absolute & fir pliciter infinitus. Ergo, est immensus. Hanc confequentiam firmiffimam putat Paul. Nagarius in t part Aquin queft. 8, artic, t. Conclus. 2. 19 Francisc. Suarez. Metapb part 2, disput, 30. fett. 7. num. 45. pag. 18. Fateor quod proprie, & formaliter loquendo aliud est infinitum quoad effentiam, cum hoc folum dicit perfectionem effentia omnimodam. Aliud infinitum quoad præfentiam localem. Ita ut dicant, qui ex adverso sunt, Deum esse infinitum quoad effentiam, ita ut perfectionem omnimodam contineat licet quoad p. xlentiam ad spatium non fit infinitus, sed finito spatio inclusus. At hocincongruum juste purai Suarer, ubi supra disput: 30 feet. 7. num. 45. 6 46. I Quia in Deo perfectio cft aliqua quod tali fartio finito (lecundum illos) elt præfens. Ergo major effet perfectio fi spatio omni effet præsens. Nam fi perfectio fit effe in minor, spatio, major erit, effe in hoc, & majori. Et hoc in creatura semper tenet (quicquid in contrarium adducit Scot, in 1 . Sent. dift. 37. & Gul. de Rubione ib.) In creatura (inquam) lemper tenet, Quo fpatium majus quid occupat ed eft perfefettius. Quod non intelligi velim de rebus in diverso genere; quia anima rationalis est perfectior coelo, licer non fit quoad spatium quod occupat, major; & homo est perfectior monte, licet mons spatium majus occuper Sed in eodem genere femper tenet, cæteris paribus. Sie aurum cæteris paribus, quò majus, cò melius; fic lignum, fic cœlum (lemper fervara proportione, & cæteris paribus) quò majus, ed præftantivs. Et fic Deus, fi ejus perfectio fit quod in tali fatto finito infit, major erit perfectio, fi illa eadem effentia, & illo finno spatio, & aliis infinitis infic. 2. Si effentia Dei infinita, effet in Spatto finito & determinato, tum erit Deus in loco definitive, zque ac Angelus, aut spiritus quivis finitus, (ut manifestum est) quia effet in spatio finito zque, ac Angelus, & in spatio illo adzquate includeretur, ex Vorfiti hypothefibus. Imo ulterius, 3. Angelus potuit superare Deum, & effe Deo major quoad præfentiam ad spatium. Quia fi Deus effet in spatio finito. potuit omnipotentissimà facilitate creare vel Angelum, vel corpus actupra sens cali foatio-cum finitum effe supponitur. Inid potest creare Angelum spatio decies majori præfentem, quia manifestum est, posse Deum creare Angelum spatio cuivis finito æqualem. Et per confequens effe possit Angelus, vel etiam corpus aliquod imperdiffinum Deo majus quoad præsemiam ad spatium. Quæ omnia distorta sunt ce-

rebri:

Objectiones :

Vorfili in not: ad difp: 3. De

Deopag. 235,

rebri tenebris denfioribus circum fufi zerriquere, non abfurda folum, fed & impia. à majestate Dei nostri, ultra omnem eloquentia, etiam elabgrata hyperbolen, infiniti aliena.

Quirationes plures vellet Thom: Bradwardin. videat de causa Dei tib. 1. cap. 5. Corollar part. 1,2,3,4,5. pag. 177. & deinceps. Suarez: Metaph. part. 2. difp. 30 feft: 7. Paul: Nazarium in 1. part. queft. 8. art. 1. Ferrarien Contra Gent:lib.3. cap. 68. Facob, Martin, Exercit, Metaph: lib.z. Theorem, 12. 67 Scholafte in 1

part: queft: 8. 6 1. fent dift.37.

11. Sequitur ut jam objectiones Vorftit paucis adducam, & folvam. Primò igitur fic procedit Vorflius : Scriptura Deum in colo collocat. 8 fa. 66, 1. Pfalm 2. 4. Matth 6.9 Ge: Ergo ibifolumeft. 2. Accedit (inquir) tacitus quidam natuve. & populorum omnium confensus, omnes enim dum orant, ad culum & animum. & oculos, & manus elevant. 3. Majestas Dei requirit ut à rebus sordidis ab-Braharure ffentia divina, alioqui rebus ip fis immisceri. @ earum pars effici vide .. 236,237,238 .. bitur : 6 annon indig num erit Deo, fi dicatur effe in antro formica, aut locis fordidis. 4. Effentid Dei videtur ab Angelu: ergo non eft fimpliciter infinita; quia talis à re finita aut sensunulo apprehendiposit, quianulla interrem cognitam, 6 potentiam cogno scentem intercedit proportio. 5. Quicquid eft babet effentiam cersam, & definitam : Quia quod eft boc aliquid, in feipfofinitum, & ad certumges nus entis contractum eft Non quod Deus ab alio Deo finitus aut limitatus fit : fed quod à leiplo, five natura fna habeat specificam formam leu differentiam que ip sum Subjectum necessariolimitat & restringit. 6 Dei potentia est finita, quia non poteft facere impossibile : ergo & effentia ejus est finita. 7. Scriptura vocat Deum magnum, elatum, excelfum Pfal. 95. 3. 96.4. & c ergo.

Nempehæclunt monft ofa illa Vorfit pronuntiata, blafphema nimirum, nec Solutiones of folum ultrici filo, sed ferro luenda, & sanguine. Videamusideò quibus fulcris can- jed: Comadi: tam errorum molem fuffulciat; & an cogentes rationum confequentias adduxerit, Vorfiti.

quibus thefin fuam vel demonstret, vel fuadeat. Ad 1, igitur dico Scripturam Deum in cœlo collocare, ex quo lequerur, Deum in cœlo effe, quod verissimum effe & Scimus, & agnoscimus : At non fequetur illud quod inde deducere conatur Vorftius; nempe Deum alibi non effe; five quod in coelo ita fit, ut extra non fit, Cum enim scriptura dicunt Deum effe in colo, hoc intelligendi est positive solu & affirmative, quod ibi fit : non exclutive, quafi alibi non fit. Ut qui dicit animam rationalem effe in capite, vera dicit, cum anima revera ibi fit : fed non fequetur. Ergo anima non est in corde, cum illic aque ac in capite reperiatur. Si quis dicit Deum effe in cœlo, verum afferit roum ibi revera Deus fir. Ar non inde fequetur quod non eft in terra, vel alibi extra cœlum, cum & ipla scriptura aperte afferit, quod colum, & colum colorum illum non comprehendat. 1. Reg. 8. 37. 2. Deuseft in colo 147' Jases Jui, (ut loquuntur Patres Graci) fecundum excellentiam, & eminentiam : nempe modo eminentiori, Angelis & fanctis revelatus. Sed non eft in celo xat' amount (iv, na mapunato, non fecundum exclusionem, aut neg mionem : quali ibi folum effet, & non alibi. Ad 2, fateor, quod inter orandum omnes manusad cœlum tendunt, ceremonia antiqua, & apud omnes ufitata. Unde eft auod apud Ariffotelem de Mundo ad Alexandrum leg as on maires of avopomos de attivous rus xeigas eis tov sparov cuya; misuspoi (id eft) quod omnes inter oranum manus ad celum elevant. Et apud Homerum Osoi ( ) yeiges avagor, quod

Tttt ?

apud Virgiliam idem Sonat, ac Duplices tendens ad Sydera palmas. At hine alied non fequetur, nifi folum hoc : Deum scilicet, modo speciali in coelo effe, unde illumi odumov, & spersor dixerunt; & coelum, Deav estes aspades dier eumerat' Et quod Deus ibi habitaret, of & фортита вышата vaies, non quod Deum coelo inclufum vellent, cum contrarium (ut superius demonstravimus) docuerunt : Sed quod Deum modo specialiori illic excellentiùs præsentem crederent. Vid. Scheibl. lib. 2. cap. 3. De Deo, art. 3. punet. 1. num. 281. 2, 3, 4, 5. jeftas Dei requirit, (inquit) ut à rebus fordidis abstrahatur, ne pollutionem aliquam contrahat : Sed non eft cur formidaret Vorfitus, aut inani timore inhorresceret. Nam 1. Non magis Deo indignum est rebus illis fordidis adesse, quam illas feciffe. Cur enim encitati illi præfenseffe non poterat fine ulla indignitate, quam & fecit primulum, & poltea conservat. 2. Spiritus est Deus, & pollui non pollit: Aër corruptistimus solis radium non polluet, nec animam corpus, & Deum polluat ? . Res fordidiffim & funt Dei ipfius opera, nempe valde bona, & fuo genere perfecta, & folum in ordine ad nos fordida, non in fe. Objecta illa que funt olfactui fordida, & sensum illum male afficiunt, in ordine ad intellectum talia non funt: Odores fordidiffimos fine offensa quacunque intelligas, licet non ita olfacias. Vid. Scheibl, lib. 2. cap. 3. punch. 1. num 387. pag 130. 4. Effentia Dei videtur ab Angelis in coio, & fanctis, idque clare openwor open openwor, à facie ad faciem s fed hocintelligendum est comparative, in ordine ad nos in via, qui Deum dum hic lumus, er airi yuan, xi as er soonge : obscure nempe videmus, & cognoscimus. Nam respectu cognitionis nostræ imperfectæ, clare coanoscunt Deum, sed non comprehendunt. Quod & superius demonstravimus exercit. 2. & optime oftendit Suarez. Metaph. part. 2 difput. 30. feff. 11. Aquin. 1. part queft. 12. art 7. Ferrar: in lib. 3. Cont. Gent. cap. 53. Durand: in 4. dift. 49 queft. z. Ibid. Aquin, queft, z. art. 3. Vide quæ habet Schieb. ubi fupra n. 388. 5. & 6 Vorfii argumento abunde latisfecit Scheib: ubi luprà num: 392. 3, 4, 5. actum non agam. 7. Cum Deus in Scriptura dicitur magnus, hoc intelligendum effe ratione virtutis, non quantitatis fatetur Vorftine. 2. Sciret Vorftine multa in Scriptura dici per ar pomonadear, & ad captum noftrum : Sic cum dicit Scriptura coelum effe thronum Dei, & terra scabellum pedum ejus, male argueret Vorflius, fi inde concluderer Deum (ad modum regis terreni) & thronum habere ubi sedeat proprie, & scabellum ubi pedes ponat. Recte Ifiodor: Hiffal: Origin, lib. 7. cap. 1. Sunt multa in Scripturis vocabula, ex usu nostro ad Deum sumpta de membris nostris : ut more locutionis nostra facilius se infinuet. Sic cum à Pocis dicitur Deus ren Sepzes ouna. On Go Sanilos, & à Scriptoribus Ecclefiafficis murs. монотов, & жи тепотти, male colligerer quis exinde sequi Deum proprie habere. oculum: fed que de Deo per a's Sportona Sesar dicuntur, non funt intelligenda x3 re onter, & adliteram, fed juxta Scomponterar . & divinam condecentiam, ne in damnatam illam & multo anathematum fulmine sußegermer, Anthropomorphitarum hærefin incidamus. Certe nifi errat Daniel Cramerus de Herefibus Claff 1. cap. 8. Vorftius nofter herefeos. Anthropomorphicarum reus paragetur, cum inter primaria iftius hæreleos capita hæc enumerat, Deum immen fum effe negare, & loso, vel fario finito illum includere.

De modo quo immensitas Deo sonvenit.

12. Sie tandem immensitatem Deo inesse (Vorstio nequicquam reluctante) des monstravimus: seguitur ut modum quo ei inest exponerem. Nempe an incommunicabiliter

municabiliter Deo inst, ita ut alteri communicari non possir: An ita solum, ut non repugnet rem aliam (puta creaturam) effe immensam. Et hic primò cum Lutherania congrediendum qui ubiquitatem creatura affu attribuunt s Secundo cum Pontificiis, qui illam creatura convenire poffe afferunt. Primo igitur quid flatuunt Lutherant in hoc qualito exponem; nempe, quomodo & cui vellent immensitatem else communicatam. 2. Opinionem illam non elle veritati consonam, argumentis, è rationis recta, & Metaphylica principiis, deductis, oftendam. Varia enim Theologorum argumenta, que in justas veritatis vindicias abunde sufficiant, majori cathedra relinquo, ne in aliena republica curiofus videar. 2. Eorum objectiones ponam, & folvam.

1. Quid in hac re Lutherani Ratuunt, ex corum feriptis cognoscendum; qui vacat, videat Johan: a Gifenium, Chemnitium b, Johan: Gerardum c, facob: Martini d, Echardum e, Tileman: Hefbufumf, Mich: Schaferum g. Et tandem com. pilatores Tubingenfes (apud Paraum tom. 2. pag 577.) contr: orthod: conf. p. 649. Pro instituti nottri ratione corum opinionem paucis, per theses exponam : Qua-

rum prima fit hæc

1. Dicunt quod immensitas, que ubiquitas corpori nulli naturaliter conveniat, ita ut ex le primo, & per le fit immensum , aut ubique. Ita Gifenius ubi Supra, pag. 232. num. 24. Eckard: Heffus fasciculo controvers cap. 6. pag. 169.

2. Volung tamen omnipræsentiam, & ubiquitatem non solum posse commu-

n'cari corpori, led & actu natura humana Christi convenire.

3. Volunt hanc omniprælentiam corpori Christi convenire ex vi unionis hypostarica, & sessionis ad dextram Dei. Gifenius ubi suprà. Schaferus

dif. 1. cap. 10. num. 129.

4. Licet corpus Chrifts effe omnipralens ftatuunt, thmen a mode que ubique est, explicando omnino refugiunt : nempe quia illum nulla rationis apparentia explicare poffint. Corpus Chrifti effe in multi locis fimul prefens notum eff; fed de modo, eum effe myfticum, ait Eckard: fascicul: controvers: cap.6. pag. 169. Et Chemnit Exam: p.2. pag. 72. Non (inquir) definimus certum modum prafentia, sed eum commendamus humiliter sapientia. & omnipotentia Dei. Et Compil Tubing: ubi supra, pag.649. Corpus Christi eft eo loco ubicunque est panis confecratus, sed non localiter.

5. Dicunt tamen ita le statuere corpus Christi effe ubique : ut nullum indu. cant expansionem, vel extensionem, vel multiplicationem, vel diffusionem; (que omnia funt abfurda rationis cogitata, inquit magnus Lutheranus) fed potenti fimam, & prefenti fimam cali, & terre gubernationem : etiam hog In Axegman mini Chrifto competentem. Joh: Gerard: tom: 1. cap. ult. thef 121.

Vide plura hac de re apud Eckardum fascicul, controv: cap. 4. quaft: 1. pag. 43. Et Scheferum diffut: 1. de personali unione, cap. 6. pag. 26, 27. Sed ut quod res disp 2. de comeft dicam) quid hac in re fentiunt, invenire difficilius, quam refellere : Ufque adeo obscure de omniprasentia corporis Christi pronuntiant, & theses suas tot cap. 10. pag. Meandris, & ambiguitatum involuciis perplexas, proponunt, ut errorem illum mi- 101,102, 626, nori opera redarguat quis, quam cognoscat. Sed pergam, & veritatem per theses deducam, & stabiliam. Quarum prima hæc erit,

1. Omnipræsentia in creatura aliqua non possit inesse per se, primo, & independenter

Zuinglio-Calvinismo fugiendo disp. 7. p 1. num. 15. pag. 230. CFG. b In exam: Concil: Trid: p. 2. circa pag. 72. W alibi pa fim. c Gerrad. loco. rum com: tom:1. cap. utt. thef: I 2 I. d facob: Mart: de loco, cap. 3 4. lib. 2. e In Fascicut: controv. cap. 6. queft 14. P.148. o alibi fæpe. f In exam Theolog: toc: 2. de

duab: nat: in Christo.pag. 66.

Relig: Chrift

a fo: Gifen: de

Ratio 1.

Pendenter; & ideo nec în corpore Christi. Hoc manifestum est. T. Ex confesso, hoc enim admittunt Latherani. Echard: cap. 3, q 2, în sol.1. Et Gisenim ubi supră, pag. 232. num: 24. 2. Ratio etiam manifesta idem evincit; Quia omnis creatura & quoad essentiam, & przsentiam; nempe quoad esse, & omnia în eo fundata à Deo creatore depender; & ideo sicut omnis creatura habet essentiam à Deo dependenter, sic etiam & modum sui esse, & przsentiam ad spatium habebit dependenter à Deo: Ergo omniprzsentia creaturz primò inesse non possis, & independenter.

3. Non video quomodo przsentia ad spatium infinita, qualis est immensitas, Enti sinito primariò, & per se inesse possis; cum modus przsentiz in ordine ad spatium sequitur modum essentiz in se. Ita ut, sicut essentia sinsinita, son potest esse in spatio sinito, sic essentia sinita non potest esse in spatio infinito, sic essentia sinita non potest esse in spatio infinito, sic independenter.

Thefis 2:

Ratio.

2. Immenfitas illa, feu omniprælentia, & ubiquire, que est attributum Det. non potest creatura ulli convente, necita commi ut ex ea creatura fit actu immenfa, & in ordine ad spatium omnipræsens. Mano est, quia immensitas hoc modo considerata, est proprium Dei; nempe attributum ejus avris eggov, & reciprocum: Ergo non est creatura ulli communicabilis. Anteced: est certifima, & veritaris indubitate, nec ab illis contra quos disputo negata; ut manifestum est apud Eckardum in fascicul. controvers. cap. 6. in solut. Arg. 1. pag. 107. 8. 9. Ec Gifenum de Calvinif. diffut, 5, thefi 3. 6 4. Et ideo ab ulteriore ejus probatione supersedeo. Consequentia etiam non est minus manifesta: Quia proprium formaliter, & intrinfece dicit adjunctum incommunicabile; Ita ut fi quid fit proprium, non erit communicabile, & fi quid communicabile, non erit proprium. Et per consequens fi immensitas sit Dei proprium, illam creatura communicari. fine contradictione nullus afferat. Nam cum proprium formaliter dicit quid incommunicabile, (proprium enim & commune immediate opponuntur) qui dicit proprium communicari, idem eft, ac fi di riffer illud communicari, quod eft incommunicabile. At cum hoc contradictionem implicat manifestam, sequetur proprium communicari non posse; & per consequens, nec possit immensitas illa quæ est Dei attributum corpori cujuscunque convenire. Novi quod Eckardus loco citato, in folur: argument: 1. fic respondet: Quod propria non possunt ita communicari, ut è subjecto proprio transcant in subjectum alienem, eique formaliter inhæreant, communicantur tamen aliquo modo, nam væreatis te hove, propriè communicatur natura humana Christi, itemque proprietates anima corpori. Erunt ideo propria aliquo modo communicabilia, propter mutuam dei zuongiv, & our Natir, (ut loqui amat lekardus) & per consequens non crunt omnino exceptioning. Similia funt que huic argumento reponunt Gifenius, & Gerardus locis fuprà citatis.

Solut. Argumenti pradicti ab Eckardo ubi fuprà, & Gifenio adbibita,

Refell.

Sed Medicina hæc est morbo pejor, nec rationem prius positam, vel evadat probabiliter, nedum solvat. Nam 1. Concedunt quod nulla proprietas Dei ita communicatur natutæ humanæ, ut in islam tanquam in subjectum aliud transcat, eique formaliter inhæreat. Quod propria non egrediantur sua subjecta, ipsi quoque assirmamus: Inquit Echardus, ubi suprà, pag. 107. Vocabulum communicationia usurpatur boc loca, non adivè, seu transitivè, Quia proprium non transit de subjecto, in subjectum, non sit multis commune, non inter multos distribuitur. Sed pas-

five, & intransitive, &c. Gifenius difbut, q. de Calvinifmo, thef 4. Ex his ideo in confesso eritaquod immensitas non possit ita communicari corpori Christi ut ei formaliter infit, aut inhæreat tanquam in subjecto. Quo dato, sequetur rous Christi non postit este spatio omni præsens actu, & formaliter : Ratio it, quia immensicas, seu omnipræsentia est modus rei intrinsecus, à re ipia cujus est modus, realiter non distinctus. Hoc ex eo erit manifestum, quia res omnis ex vi naturæ luz, & effentiæ in quantum talis eft, spatio eft præfens fine ullo addito quocunque. Sic Deus ex vi effentiæ infinitæ, fine additione adjuncti cujuscunque ex natura rei diftincti, eft præsens spatiis omnibus absolute : sic Angelus ex vi effentiz fine alio quocunque, modo fuo est aeri præfens, fi in aere fit : & corpus etiam præfcife, & ex eo folum quod effe corporeum habet, si fit in spatio. eft spatio præsens. Ita ut impossibile sit, idque absolute, ut velcorpus, vel Angelus, vel Deus in spatio actu fit, & ei prafens non fit. Et per confequens prafentia ad Spatium non erit diftincta ex natura rei, à subjecto illo quod dicitur præsens: fed Ens unumquodque per iplum luum elle neceffario erit præfens spatio illi in quo est: nempe ex parte rei : Et ex parte modi, hujus præsentiæ modus ex essentiæ modo dependet. Ita ut Deus quia est estentia absolute infinita, ideo habet pizfentiam in spatio proportionatam : & angelus quia eft fubstantia finita spiritualis, ideo habet præfentiam in Spatio finitam, & Spittualem; & pari paffu corpus ex vi effentiz fine alio quocunque, ex eo præscise quod in spatio est, es præsens est. præfentia effentia fuz proportionara, nempe corporea. Et ex hoc fundamento evidenti, & per fe manifesto, sequerur, quod corpus Christi non possie dici præsens vel omnipræfens in ordine ad fpatium, ab omnipræfentiailla, que revera in corpore illo non fit. Et per confequens, omnipræfentia illa, à qua corpus Christidia citur, & eft omniprafens, debet actu & formaliter ei ineffe : Cum ideo omniprafentia fit ipla immenfitas, necesse erit iplam immenfit tem corpori Christi formaliter ineffe quod cum Sappnelw, & expresse negant Lutherani, manifestum eft quod corpus Christi non habet immensitate ita communicatam que ex ed revera sit omnipræsens. Nam sicut impossibile est, ut paries rede dicatur albus ab albedine illa, que parieti reverá non inelt; aut ut aqua juste dicatur calida, à calore illo, qui aque non ineltgita impossibile duco, ut corpus Christi dicatur idu presens spatiis omnibus à prafentia illa, que ejus corpori non inest. Nam utcunq admitro denominationes externas, ita ut nonnulla denominant subjecta, in quibus non funt subje Live; (quomodo locus denominat locaru, cu ramen iple locus, five fit superficies ur vult Arif. five fpatium, ut ali rectius, non est in locato subjective, sed nec elle poffit) tamen de immenfitate hoc dici non poffit, com ipfa immenfitas non fit locus (vel denominatio ulla externa) fed prefentia ad omr e locum, feu fratium que prælentia est modus intrinsecus rei prælentis ab ejus este non dittinctus : Et per confequens impossibile erit hinc omnipratentia in alio este, quam in co cujus est omnipræsentia: vel corpus aliquod dici posse omnipræsens à præsentia illa, que non eft formaliter, & lubjective lua. Ex quibusulterius lequetur. 3. Quodeum effentia corporis Chrifti, fit creata finita, corporea prafentia etiam ejus in fpario. erit finita, & corporea. Effentia enim ex parte rei non diftinguitur à præfentia: & per consequens, si effentia corporis Christi fir creata, finita, & corporea impossibile eff, ut ejus præfentia in spatio talis non-fit: cum ea quæ sunt realiter idem, potensià nulla separari possume. Et ulterius 4, sequetur, quod nec corpus Christi, nec Ens

Ens aliud quodeunque poteft habere præfentiam duplicem : Nam cum Ens quod cunque dummodo fit unum & fimplex (quale est corpus Christi) effentiam unam-& simplicem habet; necesse est, ut & præsentiam ad spatium unam habeat, & simplicem. Cum enim Entis cujulcunque effentia, & prælentia ad spatium ex parte rei non distinguintur a necesse est, ut si essentia sit una, & simplex, presentia ad spatium similiter una fit, & simplex. Et per consequens, præsentia corporis Chri-Ri ad featium erit una folum, & cum hac fit finita, corporea, & limitata, pro ratione effentiz ejus, manifestum erit, immensitatem, seu omnipræsentiam illi convenire non poste. Quod erat demonstrandum. 5. Sed & ratio evidens idem evincit, cum fit directe contradictorium, ut idem numero corpus habeat prælentiam in spatio duplicem a nempe ut sit omnipræsens per immensitatem, & etiam in quantum eft Ens finitum, & creatum habeat prælentiam finitam, & spatio certo, & determinato limitatam. Horum enim unum alterum immediate destruit e nam fi corpus Christi ad spatium finitum limitetur, manifeste repugnat, ut dum ita limitatur, fit omnipralens, & in omni fpatio absolute, & simpliciter : Et vice versa fi fit in omni fpatio, qui fieri poffit, ut ad fpatium certum limitetui?

Matia 2.

2. Statuunt Lutherani hanc corpotis Christi omnipræsentiam in unione hypo-Ratica effe fundaram, ita ut ex unione fit, quod deitas nec fit uspiam extra humanitatem Christi, necabique ea. Pervenit igitur humanitas in realem nowoviar gloria, G proprietatum 98 hoye: ex quibus humanitati etiam communicata eft omnipresentia. Nam filius Dei post unionem nuspiam est extra carnem, absque aut fine illa Michael Schaferus in 'Ακροπολ: Relig: Christiana, Difbut. 2. de Communicatione Idiomatum cap to num. 139. p. 101. Eft igitur fecundum genus Communicationis I diomatum, vera, G realis communicatio; qua filius Dei fuam majestatem & gloriam assumpta carni communicat; ita ut quacunque xopes babet per naturam, affumpta caro habet per unionis gratiam. Gifenius de Calvinif: disb.6. num: 4. Et paulo infra num: 6. Communicatio respondet unioni, cujus est immediarus effectus. His politis, argumentum lic deduco: Si omnipræsentia corporis Christi sit immediatus effectus unionis hypostatica, tum quandocunque fuit unio corporis Christi cum Deitate, de impriore de hoye, erat etiam corpus Christi immenlim, seu omnipræsens. At hoc manifeste fallum : Ergo & illud. Propofitio secunda sic pateat : Natura humana Christi, abeo instante quo primò fuit. Deitati 78 xoyy erat indivisibiliter, & adapertes (ut loquitus Concilium Chale sedonenfe) unita ; at ex co instante non fuit omnipræsens Christi humanitas. Et per consequens sequetur, quod ex positione unionis hypostatica non necessario infertur omnipræsentia corporis Christi. Assump: sic ostendo, si ab instante primo unionis, corpus Christi fuisset omnipræsens, ita ut actu spatium omne occupaffet: tum 1. Christus nasci non poruit, quia si nasci poruit, & utero matris. exire, tum vel ita exibit, ut fimul in utero manebat, vel non : Si non manebat in utero, tum non fuit omniprælens, utpote qui in utero non fuit. Si ita exibat. ut etiam fimul, & femel in utero manebat; tum possibile erit unum, & idem numero corpus, ab codem utero, codem tempore, & exite, & in codem utero, codem tempore manere : Sie ur ipliffimum idem numero corpus movear, & ab utero exeat, eo instante quo in utero immobiliter quiescit. Que omnia contradictionem implicant manifestam.

\* Mich: Schaferus in Angomon: Religionis Christ: disp. 2. c. 10, num. 156. pag. 107.

Sed hic responder Schaferus , quod omniprasentia non neceffarid sequitur unio-

mem hypoftaticam, fed 'per ouxovoular exinanitionis in flatu bumilitatis, locis corumque conditionibus subjecta fuit humanitas. Nempe hoc est quod volumus directe, & in terminisconcedere : nam fi in fatu humilitatis, loci conditionibus Subjecta fuit Humanitas Christi, non obstante unione hypostatica : tum manife. flum erit, quod nunc non necesse crit, ut corpus Christi sit omnipræsens ex vi unionis istius. Siquidem ratio nulla reddi possit, cur unio hypostatica porius induceret omnipræsentiam corporis Christi hodie, quam heri: cur potius in statu exinantionis, quam exaltationis. Et per consequens non sequetur ex unione hypostatica corpus Christiesse immensum, cum unione illa non obstante, Christi corpus aliquando non fit immensum, & omnipræsens, quod in statu exinanitionis fateri videtur Shefarm. 2. Vel forfan dicat corpus Christi in statu exinanitionis ita esse limitatum ad locum, utetiam fimul fit omnipræfens : fed hoc eft absolute impoffibile, cum omnipræfentia in ordine in spatium, limitationem omnem ad spatium quodcunque formaliter excludit , & limitatio omnipræfentiam . Hæc enim aded immediate opponuntur, ut eidem simul, & semel ineste, fine contradictione manifesta dici non possir. Quomodo enim ab intellectu ullo vel fingi possir, idem numero corpus ad spatiumcertum, & determinatum limitari, eodem tempore quo spatiis omnibus simpliciter præsens eff?

3. Si immensitas illa quæ est Dei attributum corpori communicari potult, tum & ipla Dei effentia eodem modo communicari poterat. Rativeft, quia perfectiones illæabsolutæ quales sunt immensitas, bonitas, omnipotentia, & similia ; idem sunt realiter cum ipla effentia divina ; ita ut verè dicas, immensitas est ipla Dei ef-Centia : cum inter hæc duo differentia intercedit nulla realis, aut modalis. Ex receptiffimo enim illo scholafticorum dogmate, [ Quicquid fin Deo eft ipfe Deut ] Metaphylici patiter, & Theologi afferunt proprietates, & attributa Dei de Deoetiam in abstracto prædicari ; ita ut bonitas Dei sit ipse Deus bonus, & immensitas Det a Vid. Suare fit iple Deus immensus. Quod ex summa Dei simplicitate, ratione naturali evidenter demonstraripoterat (modo hujus loci effet, aur penfi ), quæ in Deo subjecti & attributi diffinctionem talem nonpatitur. 2 Hocideò concesso, nempe immenficatem Dei effe idem cum effentia ejus ; lequetur, quod fi immenlitas communicetur humanitari Christi, quod & ipla Deitas possitetiam communicari: Ita ut ficurab omnipratentia divina, feu immensitate corpus Christi dicitur immensum à Lutheranis; sie pari rationis analogia, à Deitate communicata dici possit Deus. At hoc posterius est omnimodo absurdum, nec ab ipsis ullatenus admissum. Ergo. Et illud unde sequetur. Cum ideò manifestum sit, & in confesso Deitatem corpori Christi communicari non poste : sequitur, nec immensitatem poste communicari; cum hæc funt realiter idem.

Scio Joh. Gerardum Orat. de communicat: Idiomatum, ad finem tom. 1. locoram Theolog: & Gifenium, ubi fupra, rationi huic folutionem adhibere, Sic: Hujus argumenti (inquiunt) nervus in hoc confiftit, quod eorum que funt realiter unum. communicato uno, communicatur alterum; tamen pronuntiatum hoc putant fallum, & oftendunt. Quia apud nos in confesio eit, hypostafin filii, & personalitatem, natura humana effe communicaram ; tamen illa ipla hypoftalis, & persona fili eft idem cum effentia divina ex parte rei , cum fumma Dei fimplicitas hoc necessariò requirit. Ergò, si hypottalis filii, que realiter est idem cum effentia divina, possit natura humana Christi communicari Deitate non communicata, quod nos V VVV 2 fatemur

Ratio 3.

Metaph: tom, 3. difp: 20. [eff.3. 4. pag. 40. 6 deinceps, Aquin. 1. part.queft,3. per totum precipue art.7.6 Ferrar. contra Gent:lib. 1.cap. 16 18.

Respond.

fatemur, possir etiam immensitas Dei communicari eidem naturz, essentia divina non communicata. Quod erat dicendum. Immensitas enim, & Deitas non sunt magis unum, quam hypostasis silii, & Deitas. Ergò si unitas immensitatis, & Deitatis impediat, quò minus unum sine altero communicari possir: pari passu, unitas inter Deitatem, & hypostassi impediet, quò minus unum sine altero comunicatur. At satemur hypostassi communicari corpori Christi Deitate non comunicata. E. satendum est, Immensitatem posse comunicari, Deitate non communicata.

Refell.

Schicerargumentum hoc curiolum fatis lubenti animo præterirem : de Deo, vel vera dicere periculofum : cum myfteria illa mirari tutilis, quam ferutari poteras. In divinis & δει πολυπραγμονείν, αλλά πετυείν, credere debemus potius, quam guzrere. Tamen cum hujusmodi difficultates in iplum veritatis prajudicium incrustat audax perversitas, veritatem prodit, quinon respondet. Tali casu modesta erit omnis audacia in veritatis subsidium ventura: cognoscant veritatis hostes, quod fidem irrationalem noncolimus; fed talem quæ forfan intellectus noftri aciem, tot tenebris involutam, transcendat ; rationi tamen recta in aternum non contradicat. Pergam ideò, ut solutionem superius objectisadhibeam, fidei antiquitus recepta, & rationis recta principiis consonam. Dico igitur 1. Quod proposicio illa in qua que ftionis cardo vertitur, nimirum hat; [ Eorum que funt realiter unum, uno communicato, communicatur alterum ] est veritatis necessaria & (ut mihi videtur) indubitatæ. Nam fi corum quæ funt realiter idem uno communicato, fieri poffit,ut non communicetur alterum ; tum fieri poffit,ut resaliqua communicetur leipla non communicatà : quod manife ftè implicat. : t ideò firmum erit argumentum; Immenfitas & Deitas funt realiter idem. E. fi Deitas non communicetur natuve humane, tum nec immensitas communicari possit. At fatentur Destatem non communicari. E. nec communicari possis immensicas. 2. Cum dicunt quod hypostasis 28 Aóys communicatur natur & human & , hoc non obstante, quod stridem cum Deitates trgo immenfitas etiam communicari poffit, &c. Dico, 1. cum Becano Theologie Sholaft:part. 1 cap. 6, queft. 2-Quod non est cadem ratio inter immensitatem Dei. & imoguow, seu proprietatem personalem. Ratio est, quia immensitas est perfectio Dei abioluta, cum effentia Dei identificata; & ideo ficut ipfaeffentia Dei infinita creatura communicari non possit; cum creatura ideò non erit immensitatis capax, quia nec Deitatis, hzcenim unum, & idem funt. At (inquit Becanus) [ubfiftentia relativa, feu personalis fili anoguris non est de estentia Dei, & proinde per illam præcifè sumpram non constitueur aliquid in ratione Dei, sed selum in ration e lublitentis: ac proinde (lecundum illum) woga os se hove communicari possit effentia non communicata; at non ita immensitas, que in te necessariò involvir ipfum effe Dei. In hujus folucionis explicacionem conducit illud quod habet Suar: Metaph. part . z. disp . 30. feet. 4. n. 4. ubi dicit, quod Theologi plurimi, & do-Auffimi ftatuunt personalem 20052011 non effe de effentia Dei. Nam fi personalis filii subliftentia effet eadem cum effentia Dei, necessariò sequeretur, quod ficut essentia Dei est tribus personis communis, sic etiam subsistentia personalisesset omnibus personis communis: Et hoc modo person per sublistentias corum perfonales non diftinguerentur; quod fine manifesto fidei nostra prajudicio admirti non poffic, 2. Sed dato quod immensitas co modocommunicaretur, quo varista as personalis; tamen non sequetur, corpus Christi elle immensum, aut omnipræsens, Quod ut evidentius appareat, dico 4. Quod vargaris personalis seu persona re No Jue,

2678, poffit natura humana communicari. Vel 1. Respectu inha sionis 2. Quod ita communicatur ut reipfa inhæreat in re illa cui communicatur. Et hoc poreft effe dupliciter. I. Cum illud idem quod fuit in communicanie, postea sit actu in re illa cui communicatur + & hac modo impresse personalis 78 xope natura Christi humanæ communicari, omnino impossibile duco. 1. Quia quod semel est in Deo inceps. Cemper eft in co cum fi omnino immutabilis. Erg o lubliftentia personalis non poteft ita communicariout in natura humana actu inhereat. 2. Si fubfiftentia illa perfonalis ica communicatetur natura humana, utei acu ineffer, tum necesse eft ut hoe vel ita fiat, ut iniguate illa definat effe in Deitate, cum incipit effe in natura humana : & ex hoc lequetur non effe tres personas in Deitate; (cuin supponitur personam filii in naturam humanam transiiste) At hoc fidei nostre principus directe contrarium. Ergo. Ita communicari non possit. Vel 2. 11a communicatur, ut simul in Deitate maneat & in naturam humanam transeat. At hoc non minus in possibile, ut illa una simplicissima xòye coosal is dum in Deitate manet, in naturam humanam transitet; ita ut actu, & fubj ttive in natura utraque fi. Vel 3. Ita communicabitur, ut nonilla ipla wood is que est in filio, fit in natura humana, sedalia similis in specie: sic ignis communicat calorem suum aque; non tamen illum eundem, qui in igue eft, led alum. At nec hoc modo polli & xoys worsal is humanæ naturæ communicari : quia tum, (cum una effet vorsa (15 person lis in Denate, & alia in humanitate) Christus no effet persona una, sed duplex reflete; in Christo persona pluralitas, aquè ac natura; at hoc ut ha reucum meritistimo anathemate damnabat Ecclefia \* antiqua, & nofera approbat. Et per confequens \* Vid Concil E. persona filis, seu soog (se personalis non postet ita communicari, ut natura hu- phesimum fub. mana actu inhæreat. Sed hoc ipfi etiam Lutherani approbant. Gifenim: b Huma- Theodof. Fun. na igitur Chrifti natura eft receptaculum infinitorum donorum, non inhafive denti can: 2.3.4. Anov, fed τουςαπκον. Habet ea non fubjective in fe fed in per fona : phrafisenim [in- quin. 2. p. qu. z. effe dupliciter (umitur. 1. Hubitualiter, & fubjective. 2. per fonaliter, 2. Il art. 2. la 78 hoye tangues, dies potest communicari respectu denominationis, & b Gilenius de prædicationis solum, non inhæsionis: quo modo reges, & imperatores com- calvinism.dift. municant imperii dignitaten uxoribus; dicuntur enim imperatrices; tamen 6 num. 20. vid. revera authoritatem imperialem nec exercent, nec habent. Sed nec hoc modo Eckard in falcis. communicatur hypostafis filii personalis natura humana: iste Cis enim persona. cut. Controv. lis 78 λόγε non prædicatur de natura humana, nec juste dici pottic, quod natura cap.6 de comhumana Christi fit persona : Vel quod Christus, secundim quod homo fit persona. mun Idiomat. Quod probat Aquinas, fic Christus secundum quod homo non est persona aterna : Si q:9. in fol. arg. ergo Christus fecundum quod est bomo, sit perfona, sequeretur quod in Christo fint 1. pag 107. due persone, una temporalis, er alia eterna. Quod est erroneum, 3. Dici possit icosal is se nous communicari natura humana respectu sustentationis: quo modo subjectum accidenti communicatur, non respectu inhactionis, aut pradica- a Aquin in ?. tionis; (quia subjectum accidentisuo non inest nec de eo prædicatur ) fed susten- part. quart 16. tationis, quia subjectum accidens suum sustentat, sie varige (15 78 xóy s natura hu - a. 12. vid fob. manæ Christi communicatur, non respectu inhæsionis, aut prædicacionis ( ut su- Martin, in 2. prà) led fustentationis. Quia post naturarum unionem fit, ut æterna fili varo- fent. dift. 10. in sa (is naturam humanam Christi Sustentat. Hocideo concesso, quod immensitas co expositione art. modo communicatur quo 30050 (15, tamen non lequetur naturam humanam effe to quos ibid. immenlam, & revera omniprætentem : cum nec hæc, nec ilia per inhæfionem rea citat queft. ..

a Vid. Baron. Exercit, 1.phi. tof: Anvill: pag.

lem , aut predicationem communicetur: led per fustentationem, Vid, Baronium ubi Supra, Exer: 1 pag: 64.65. ex quibus manifestum est, quod communicatio idiomatum ex unione orta non fit alternata idiomatum infusio, aut permixtio in naturis. Sed eft reon Garnetones, modus alternationis idiomatum, naturarum propria alcernatim cribuens, humana Dro, & divina homini Christo, non juxta utramvis. fed juxta illam naturam, cujus funt propria. Sic flius Dei fallmeft ex Davide Ad Rom. 1. 2. Sed non fecundum utramvis naturam promifcue ! fed ut fequitur ibidem. fecundim carnem. Nempe fecundum naturam istius attributi capacem. Sic pari paffu Chriftus eft immenlus, infinitus, zternus, at lecundum naturam perfectionis istiulmodicapacem, Deit atem scilicet. Rurfus eft finitus, creatus, compositus, sed secundum humanitatem attributorum talium capacem, Nempe una illa, & cadem Chifti persona, est infinita,immensa,omnisciens,finita,limitata, creata: fed non fecundum unum, & idems fed pro varia naturarum in persona illa existentium, exigentia. Sic in naturalibus, homo est quantus, coloratus, volens, intelligens,&c. (omnia enim hæcluppolito humano conveniunt ) at non fecundum unum & idem ! fed volens, & intelligens fecundum animam : quantus, & coloratus secundum corpus. Ideò sicut non sequetur, homo eft coloratus, & quantus, Ergo. Anima eft colorata, aut quanta. Sic non lequetur, Christus est infinitus, & immensus, Ergo, humanicas est immensa. Quia sicur in homine est aliud præter animam, à quo dicitur coloribus. Sic in Christo est aliud parter humanitatem à que dicieur immenfus.

Ratio 4

4. Si immensitas illa que eft Dei attributum corpori Christi communicaretur. ita ut ex illa corpus Christi effet actu omniprafens, ex vi unionis hypostatica s tum etiam & attributa Dei reliqua, ut æternitas, fimplicitas, infinitas, erunt communicata; (cum iatio nulla reddi possit, cur ex vi istius unionis, immensitas potius communicaretur , quam zternitas, aut infinitas. At manifestum eft, hae non posse communicari corpori Christi: cum sit absolute impossibile, ut corpus Christi finitum habeat infinitatem , temporarium habeat zternitatem. & ut miftum habeat omnimedam simplicitatem fibi communicatam : cum inter tale subiectum & actributat alia, sit repugnantia potentia nulla reconcilianda. Cum ideo manifestum fir, attributa Dei omnia natura humana Christi non esse communicata, (de abfolutis loquor) sequetur quod nullum. Cum ratio nulla vel fingi possie, cur potius hoc, quam illud reipla communicaretur; prælertim cum omnia illa Dei attributa, ex parte rei, fint una illa fimplex, & zterna Deitas. Et ideo fi non fequentr ex vi unionis hypoftatica, quod corpus Christi eft zternum, infinitum, Reffen: Facobi lumme fimplex ; tum nec lequetur, quod fit immenlum, & omnipralens.

Martini Lutherani, Rationi Superiori, In lib. de loco 2. cap. 34. Vide Eckordum in fa culo controv. cap.6.queft: 0. in fol: arg: 2. Pag. 110. 111.

Novi quod Facob: Martini libro citato, pag. ejus 45 2. putat immenfitatem non effe effentiale Dei attributum, quale est omnipotentia, aut aternitas. Sic enimille: Deinde adbuc fub judice lu eft, an ubiquitas, seu omniprasentiu fit ejusmodi effentiale attributum Dei , quale est omnipotentia, omniscientia, & aternitas, &c. Nam meo quidem judicio ubiquitas nibil aliudeft quam externa locorum feu Al Ubi creatorum relatio ad Deum , qua ante creationem affu non erat, uti jam poft creationem actu eff. 2. Echardus loco cirato negat illud lequi ; Vel omnia 78 Nove attributa communicantur, vel nulla: Quia (inquit) communicatio idiomatum non eft Phyfica quedam transfufio, fed libera colonias divina dispensario. 3. Dicit, quod anima corpori communicat vitam, potentiam videndi, & fentiendi; tamen immateri -

immaterialitatem non communicat. Sic ignis ferro calorem, & lucem impartit. led non levitatem, Ergo pari ratione possit filius Dei varguow, natura humana

communicare, & immensitatem, attributis aliis non communicaris.

communicatione idiomatum loquuntur) fatentur attributa Deitatis omnia abfolu- Refell: Solur: te ex vi unionis hypostatica natura humana communicari. Jacob: Martini ubi ab Echardo, & Suprà lib. 2, cap g, queft.4. Sic Philosophatur : Et deinde bypoffaßs ab effentid Facob. Martini divina nuda ratione diflinguitur, cum in Deo non detur anto x anto. Ergo fi com. prim pofita. municata hypostasis est; divina natura etiam communicata est: Si bac, & ipsa idiomata divina; cum omnia ifa (uti diximus) reidem funt, &c. Ubi ex hoc nostro fundamento probat, non solum hypostafin, sed & Deitatem, & attributa eius natura humana communicari: Quia in re idem funt, adeo ut fi hypoftafia communicetur, etiam & attributa alia erunt communicata. Echardur etiam ubi fupra, pag. 111. Cum in illa (natura humana) tota Deitatis plenitudo inbabiter σωματικώς, omnésque sapientie, & scientie thesauri absconditi in ed lateant. Col: 2. Nihil ergo Idiomatum divinorum hic excipimus, quod xopes affumpte curni fae per unionem non communicaverit. Nempe hæg in thefi admittuni, (quæ etiam ex principiis suis necessarro consequentur) at in hypothesi, cum hinc concluditur : Ergo zternitas natura humana communicatur, & infinitas, &c. non admittunt : fed varia folutionum subterfugia comminiscuntur, quibus oftendere Catagunt, immensitatem posse naturæ humanæ communicari, æternitate, vel infinitate non communicata. s. Cum negat Facob: Martin: immensitatem effe attributum Dei effentiale quale est infinitas, aut æternitas: Dico hoc nec effe in fe vesum , nec principiis suis congruum. s. Non est in se verum, (ut suprà fusius demonstravinus) cum Deus non effet minus immensus quam nunc eft, si creatura mulla unquam fuiffet : Et per consequens, immensitas non est externa relatio The creatorum ad Deum, que ante creationem non erat; Quod vult facob: Martini. Immensitas enim non aftimatur in ordine ad locum ullum, aut Obi reale, sed inordene ad spatium, est enim præsentia ad spatium; Adeo ut si creatura universa annihilaretur, Deus non effet minus immensus, qu'am nunc est : Quia codem spatio immurabiliter inesset, quo prius inerat. Sic Deus jam est intime prafens toti spario inter centrum, & colum octavum , jam si omnia corpora que hoc spatium occupant annihilaret Deus, manifestum est, r. quod idem effet spatium inter centrum, & cælum corporibus omnibus annihilatis, quod prius fuerat : quia eff eadem distantia inter centrum, & coelum corporibus annihilatis qua fuerar iifdem existentibus. 2. Manifestum est, Deum spatio illo inesse, quia prius inerat a eum fratium mutare non possit. Quibus concessis, nempe corporibus illis annihilatis manere idem spatium; & Deum huic spatio effe præsentem : sequetur. præferitiam Dei non æstimari ex ordine ad Obi, vel locum realem, aut creatum, fed ex ordine ad spatium. Cum autem Deus alicui præsens esse non possit, nisi per immenfitatem, (præfentia enim Dei eft omnipræfentia) fequetur Deum effe immensum ex ordine ad spatium, quod ab zterno in zternum immutabiliter occupar, & non in relatione actuali ad creaturam. Sed hoc ex iis quæ superiùs demonffravimus, abunde innotescat, nempe immensitatem effe Dei attributum reale, & proprie dictum. 3. Sed & hoc afferat neceffe eft facob: Martini, fi principiis fuls congruenter loqui veller; fiquidem idem ille Jacob: Martini, qui pag.

His ut paucis satisfaciam, dico I. Quod Lutherani doctiores muki, scum de

lib. citat. 452, negat immenfitatem effe attributum Dei proprium, quale eff uternitat, eodem lib: eodem cap: & pene eadem pay: nempe pag: 451, dieit immen. firatem effe idem ex parte rei cum hypoftafi a hoys. Ergo: Dico ego, quod eft attributum quod non depender ex creatura, nec confistit in relatione externa ad creaturam, ita ut ante creationem actu non fuit (quod vult prædictus author .) Nam fi immenfit is ante creationem actu non fuit, (quod affern Jacob: Martini) rum nec toosagis 18 xoys, ante creationem actu fuir; cum lecundum illum immenfitas, & imbengie illa funt revera unum, & idem ex parte rei : & per confegirens fi unum corum non fuit ante creationem, tum nec aliud s at 3000011 78 Abys fuiffe ante creationem mundi cettò credimus, utpote qui ex iplis fidei principus Trinitarem æternam agnoscimus. Vid : Sanclum Athanafium in Symbolo. Quia corum que funt realiter idem, impossibile est unum fine altero este. 2. Idem Jacob: Martini ibid. pag. 451. 452. afferit immenfitatem idem elle cum hypoftali 78 hope, & corosaciv illam idem elle quoad rem, cum effentia divina: Ergo immenfiras idem erit cum effentia divina ex parte rei; Bt per confequens, ficut effentia divina nullo modo dependet à creamins, aut ex relatione ulla ad crearuram terminata; fic nec immensitas poffit : cum (fecundum illum) realiter non differant. Cum ideo manifestum eft, & a Jacobo Martini in terminis, & StappinStw affirmarum, omnipræfentiam Dei effe realiter idem cum effentia divina; necesse ett, ut idem afferat (modò principiis suis congruenter loqui vellet) immensitatem effe ateriburum Dei propriè dictum, zque ac zternitas, aut infinitas, & per consequens fi ex vi unionis hypoftatica fequetur, naturam humanam habere immensitatem fibi communicaram , lequerur etiam zrerhitatem , & infinitatem communicari : cum ratio nulla reddi posse, cur ex vi istius unionis immensitas potius communicarerur, quam ziernitas, aut infinitas. At manifeftum eft ziernitatem & infinitatem communicati non poste; & per consequens, nec erit immensitas communiesta. Quod erat dicendum. 3. Cum dien Echardu ubi fupra quod communisatio idiomatum non est Physica quadam transfusio, fed libera evoluting divine difpenfatio; hypothefin fuam de omniprafentia ex vi unionis bypoftatica communicatà. manifeste evertit. Siquidem li communicatio idiomatum dependeat ex libera Lubrice diving dispensatione, argumenta illa omnia, que ex unione petuntur. aut leffione ad dextram Dei, corruant necesse eft. Nam fi fic urgeret Echardue: Natura Chrifti humana eft me hoge personaliter unita, & sedet ad dextram Deis Brgo est immensa, & ommpræsens. Nego consequentram: & negationis rationem ab iplo mutuatam reddo; Quia communicatio idiomatum pender ex libera Eultrias divinz dispensatione, Nam manifestum est, quod illud, quod ex libera Ewbries divinz dispensatione depender, ex unione, aut as dextram Dei seffione necessario inferri non porerar. 4. Cum de anima corpori unità urget, quod corpori communicat potentiam fensitivam ; fed non immortalitatem, &c. Dico. 1. quod non quadrac. Ratio elt manifelta, quia immortalitas, & potentia fentiendi in anima non funt unum, & idem adjunctum ex parce reis fed adjuncta reahiter diverta. Et ideo non fequetur, li possibile fir unum corum communicari, non communicato altero, quod ideo immenfitas poffit communicari, non communicara infinitate, aut arernitate. Cum immenficas, & infinitas, (ut in confesso eft) ex parte rei non differant. 2. Faccor quod ex unione illa substantiali inter animam, & corpus fequirur propriorum communicatio, nempe compolito, non parti. oppositz.

oppolite. Sie intellectus, & voluntas licet fint propria anime, tamen compolito communicantur, & quoad denominationem, (homo enim dicitur intelligens, & volens) & quoad inha fionem ; (potentia enim intelle diva, & volitiva de homine demonstrantur, tanquam de subjecto in quo sunt) at cum dico quod homo est voi lens, aut intelligens, hoc intelligendum fecundum partem istarum perfectionum capacem, nempe fecundum animam. Perfectiones enim ifta corpori non infunt; nec ei communicantur. Sic effe organicum, quantum, corruptibile, funt adjuncts corporis, que ex vi unionis compotito communicantur; Ita ut recte dicas, homo est quantus, corruptibilis, &c. Sed hoc intelligendum secondum partem adjunctorum istiusmodi capacem, corpus scilicet, affimz enim non communicantura Sic in unione illa hypoftatica. (Sic parvis componere magna folebam) Utriulque natura propria communicantur perlona, fed non parti oppolita : Sic Christus est zternus, infinitus, increatus, fed quoad naturam istarum perfectionum capacem, Deitatem Cilicer, non quoad humanitatem; cum absolute impoffibile fit, & dire-&è contradictorium , ut natura humana Christi creata, finita, temporaria, fit in: \* Vid: Synod: creata infinita, zterna. Sic Chriftus eft mortalis, finitus, divisibilis, led quoad Chalcedonenfis naturam a ttributorum istiusmodi capacem, humanitatem nempe. Cum ita uni- Symbolum, Niuntur natura, ur proprietates utriulque manent illafa, & inconfula s ita ut licet cephor: Hiftor: idem Christus, & Dei, & hominis munia exequitur, & opera perficit; tamen hot Ecclef: lib. 1: fit fecundum naturam operibus proportionatam. Sic Chriffus unus, & idem mun- pag. 103, 2. dum manu omnipotenti fuftentat, mirácula, & opeta, que potentiam finiram fu- Et lib. 14. pag. perant, producit, moritur, & loco finito circumscriptus eft ; sed hæc omnia non 506. Et que fecundum naturam unam, & eandem : fed que Deitatis funt, Deus peragit , & ibid: annot: Fr: homo que humanitatis. Nam secundum naturam humanam mort potuit, fecun- Daceus n. 4. dum divinem non potuit ; qu'i enim fieri potuit, ut ipla moriatur immortalitas? Et que Scholaft. Sed manum de tabula : hac Theologi funt, potius quam Meraphylici; & ideo in 2. part. 9.16. illos videat, qui plura vellet. Restat solum dubium unum ponendum, & paueis bac de re dif-Solvendum. Quod fic fe habet.

Corpus Christi per unionem hypostaticam Deitati toti , & indivisibili est unitum : Ergo Corpus Christi est, ubicunque est Deitas. Nam fi Deitas effer alicubi extra naturam humanam Chrifti: tum 1. Effet smul humanitati prafens, & non præfens. 2. Unitus, & non unitus. 2. Incarnatus, & non incarnatus. Michael Scheferus in Angonon: Relig: Christiane, disput: 1. De personali quarum Mar. in Chrifto unione, cap.6. num 84 pag. 27. Gifenius, Echardus, Hefhufus Gerardus. Chemnitius i omnes ex codem fundamento natura humana omniprafentiam

concluderent.

Nempe manifesta hujus rationis inconsequentia ex supra dictis, non obscure pareat : & ideo folutionem ejus paucis absolvam. Dico igitur, 1. Quod corum nihil fequetur, quæ ex negata naturæ humanæ Chrifti omnipræfentia Schaferus concluderet: possit enim infinita 78 hoge Deitas effe extra naturam humanam, Unione hypostatica manente inviolata. Quod ut pateat, hujus veritatis naturam in ordine ad res alias mihi explicare liceat, 2. Ideo ficut dies hodierna aternitati toti, simplici, & indivitibili coëxistit; tamen non lequetur aternitatem illam indivisibilem, non effe extra hanc diem, vel respectu durationis non effe quando hæc dies non eft, (cum manifestum eft, & exercitat : superiori demonstratum , aternitatem ante hanc diem fuifle , & poft hanc diem fore in aternum.)

putant. Dub.

Sic non fequeur, corpus Chrifti Deitati 78 λόγε indivisibili unitur in colo ubi eft, Ergo Deiras non eft extra hoccorpus Christi. Cum immensailla Deiras non folim libi, sed alibi, sed absolute ubique fit. 3. Sicut non sequetur, Quia Deitas tota. & indivibilis eft Petra pratens in fatio illo finito, quod Petrus occupat : quod ideo non fit in alio spatio extra Petrum illa Deitas : cum manifestum fit, illam eandem, simplicem, & indivisibilem Deirarem non folum Petro effe præfentem, fed & effe extra Petrum in Spatiis univerfis. Sie nec fequetur corpus Christi unitur toti Deitati TE λόγε: Ergo illa Deitas extra corpus Christi non est, Fateor Deitatem The Abys nature humana Christi hypostarice uniri, non ita corpori humano Petri : ramen ratio nulla affignari possit ex unione, cur potius conlequentia hæc fit firma , Natura bumana Chrifti eft prafens, & unita Deitatt. Ti Now toti, & indivisibili Ergo Deitas non eft extra naturam bumanam Chri. Bi. Quain hac: Natura humana Petri eft prafens toti Deitati Ti hove, er indevifibili : Ergo Deitas non eft extra naturam bumanam Petri. Cum manifestum fit, posse naturas duas præsentialiter coexistentes unin posse, præsentiis ad spatium simpliciter invariatis. 4. Apud illos qui admittunt animam rationalem effe totam in toto, & totam in qualibet parte ; (admittunt autem omnes pene) fic ur-200: tota anima, fimplex, & indivitibilis unitur capiti, tamen non fequetur. Brgo. anima non eft extra caput: Cum manifestum fit & in confesso, animam illam. eandem, fimplicem, & indivisibilem effe etiam in pede, & manu, zoue ac in capite. . Corpus Chrift cui Deiras Te Aoye unitur, vel eft organicum, & divifibile, ita ut habeat partem extra partem , nempe caput, & collum, & pectus, & crura, & pedes, que ordinate, & secundum naturam humani corporis disponuntur: Et fi ita, tum manifestum erit, totam 78 hoye Deitatem effe capiti unitam . & tamen zque manifestum erit, illam eandem Destatem esse extra caput, in collo, in pectore, & fic deinceps in reliquis partibus. Et ideo ficut non fequetur, tota Deitas bypofatice unitur capiti Christi: Ergo non est extra caput. (cum manifestum fit,eandem Destatem effe etiam in corde, &c.) Sic non lequetur, tota Deitas To Abys, unitur toti corpori Christi: Ergo, non est extra illud corput. Cum ratio nulla, vel fingi poffic, cur è confequentits illes portus hæc, quam illa effet valida. Vel 2. Si dicas, quod Christi corpus Aoyo unitum, sic indivisibile, & inorganicum, ita ut nec caput, nec pedes, nec cor, nec crura habeat i hoc crit manifeste absurdum, & (ne quid pejus dicam) impium. Cum manifestum sit corpus Christi & saput, & pedes, & latera, & manus habuisse. Qued non solum admittat necesse eft, led & certiffimà non fluctuantis animi fiducia credat; Qui scripturam sacrama & authoritatem ejus Separeusor non indigne violat. Ibi enim legimus divinum \* Joh: 1000. 24 ejus caput (imperio zterno, & augustiori diademate dignum) spinis coronatum \*: Et Nonnus in Ibi maxillas suas, venustate ipsa pulchriores, crudelitate inhumana colaphis pulfacas legimus ; turba univerfa in hoc fcelus confluente. Recte Nonnus

iftius versus paraph:

Toda Symody

21 maxel mile

A STATE OF con Hagar.

50 de 100 10

17. 10g. D.

The Mer.

Sea 3

: 11 10 11

· Denizar

- 1 F . CO.

3 5 7 TO

+ Mich Scheferus Acrop: Relig: Chrift: diff. 2. cap. 10. num. 156. pag. 107.

יביי צ' אוצי פאאם בא' פאאם Xepoir aussainos mapnidos anegr aegaster.

Sed & latera, & pedes, & manus, que vulnera patiebantur in falutem noftram profutura, abunde testantur, illum & pedes, & latera, & manus habuisse. 6. Sed farentur to quod in staru exinanitionis corpus ejus fuir ad sparium finitum limitatum, ita ut caput ejus erat furlum, & pedes deorfum. Tum fic, in illo ftatu manifestum est, quòd tota Deitas erit capiti Christi unita hypostatice; & tamen erat

extra caput in corde, & ceteris membris: & per confequens, non poffit alla rationis rede verifimilitudine inferri, Deita e non effe extra id, cui hypoftarice unitur, Cum ifto fratu cora Deitas fuit capiti hypoftatice unita, ita tamen, ut & tota effer extra, in aliis corporis istins membris. 7. Ex hoc ideo quod Deitas est alieubi extra bumanitatem, nonsequetur, Deitatem humanitati effe præsentem, & non effe præfentems cum Deitas humanitati fit perpetud præfens. Sed folum fequetur, Deitatem non effe humanitati præfentem extra cælum, vel in spatio illo, ubi humanitas non estaquod concedimus. Necex hoc concesso inconvenientia ulla erit securura: Nam licethac [ Natura humana eft Deitati prafens: Natura humana non eft Dettati prafent ] ablolute & per le funt contradictoria, & repugnantiam involvunt manifeltam: camen hæc Natura bumana eft Deitati prafens in calo, Natura bus mana non eft Deitatiprafens in terra :] non repugnant, nec contradictionem ullam implicant, cum non fint ad idem, quod ad contradictionem omnem necessarid requiritur. Sic hac [Sol eft Deo prafens: Sol non eft Deo prafens,] fi absolute & per le lumantur repugnant : tamen hzc. [Sol eft Deo prafens in orbe fue, & Sot non eft Deo prafens in profundo maris ] non repugnant, sed veritatem habent manifestam. Et ex hoc religuas Schaferi consequentias, esse omnino inconsequentes facile innotescar. Sictandem immensitatem absolutam non effe creatura communicabilem demonstravimus; sequitur jam ut illum immensitatis absoluta radium monuman, corpori creato communicari non poffe oftenderem; quo ablo-Juto, manifestum erit immensitatem Dei esse omnimodo incommunicabilem. Nempe omnia que hac de re Scriptores Pontificii delirârunt, ad incudem revocare, nec libet, nec licet : in transcursu solim fundamentum unum aut alterum ponam, ex quibus specialem moduromas, repugnantiam fortius evincam, & evidentius. Sit ided thefis ultima hæc.

Corpus idem numero effe fimul, & femel, in pluribus locis diftantibus, eft omnimodo impossible, & contradictionem impicat manifestam. Narrar Facob. Martin . 2ex Antonino, 2. part. tit 10.cap. 11. § 4. Ambrofiam fimul Mediolani divinis rebus affiniffe, & Thurone exequiis D. Martini interfuiffe, Sed, credat Judeus Apella, non ego, Scilicet iftiulmodi occurrunt multa apud Scriptores Pontificios, in legendis fuis, per antiphrafin aureis, quæ fidem postulant plusquam miraculofam, non ut ca faciat quis, fed ut credat. Infana nimirum delirantis cerebri infomnia, effata plusquam dici possit magadoga, & à sensu communi abhorrenua. Socia apud Plautum b, non persuadeat Amphitrioni, fe domi elle, & foris 5 feet 2 p. 258?

Tu me verbero audes herum ludificare?

hero adeffe, Sic enim iratus Amphitruo,

Tun' id dicere audes, quod nemo unquam antehac

Vidit ? nec potest fiert tempore uno Homo idem duobus locis ut fimul fit.

Nempe & hoc fatentur Pontificii, po entiam naturalem nullam hoc t fficere poffe, e Apud Athani utidem numero corpus pluribus locis fimul fit : Ac ipfam Dei omnipotentiam in oper. to. 2. In ablutdi dogmatis patrocinium adducunt. Er (ur olim Hæretici apud Athanafium, Orat meis 180) leu potius apud Maximum Monachum) "To xei (15 durois empihover o ra pa de heroras on to PETTOS TRUP RELIVOTO PRENOTO PER BEBRUEV TO XEYEN, OT TRAVTA SWIATEL O DEOS C. OLLO ROJEST CHOS (id eft) Ita pervicaci funt animo, urqua à fe novantur abfurde, ca Divina argu- flu oupre, Gre. mento omnipotentia corroberent. Nempe jam ad Triarios deventum est, & ultimum pag: 301. D. ii-Xxxx 2

Thefis ultima. a Jacob. Mart. de loco lib, 2. C 35.P.455.14lem fabula babet foban. de Lugo, de facre Eucharift, diff. de S. Francis: Xaverio. b plaut in Amphitr. Ad. 2.

dul: Patrum. Rivet, Critica fact pag 254. 235.

Ratio 1.

un caule desperate nessouyeror; nam cum in monttrosi illius de transubstantiatione deliramenti patrocinium, idem corpus locis pluribus affu ineffe, nulla rationis perin: verifimilieudine oftendant, hoc effe possibile probare faragunt, Sed & hoc conatu sobile cano intito, necin impli dogmatis vindicias ullatenus profuturo. Siquidem apud ipfos in Ber did Abra: confesto eft, tantum este inter contradictoria distidium, ut reconciliationem omni-Sculter.p. 2. Me- no nullam admirtir, fed universam poten iz omnis erepzeter transcendit : Si ided folida factoris rede confequentia oftendamus, contradictoriú effe, ut idem corpus locis pluribus fimul ineffet; eadem opera absolutam iltius dogmatis impossibilitare demontrabimus. Pergo igitur, & in hujus veritaris evidentia, ratio prima hac cofta 1. Effe unum, & non unum contradictionem implicat manifestam; ar ex hoe

dogmate lequetur, idem numero corpus effe unum, & non unum. Ergo. Propofitionem sic intelligo: Nempeident corpus quod est effentialiter unum, unitace numerica, effe fimul, & femet, non unum unitate numerica contradictionem implicat. Verbi gratia, Corpus Chrifti eodem illo instanti quo est esteneraliter, & numerice unum, non elle numerice unum, manifelte implicat. At ex positione unius numero corporis in pluribus locis simul hoc sequetur. Ergo. Minorem fic oftendo. 1. In confesso est corpus Christi esse absolute, & numerice unum. Ex hoc dogmate supponamus hoc Christi corpus effe Romz, & Oxoniz: dico in hoccasu simul est numerice unum, & non est unum. Verbi gratia, fit spatium & \_ b \_ e in quo fir a. Roma & e. Oxonia, Tum dico, fi corpus Christi fir fimul in a. & c. quodejus unitas numerica directe evertitur : cum fit manifelta impoffibilitas, ut idem numero corpus fit in a. & c. locis longe distantibus, & discretis, ita etiam ut non fitin spatio medio, ubib & tamen elle unum. Qua enim unio vel fingi pofficinter corpus ubi a. Romæ ; & ubi e Oxoniæ : cum inter a. & . tantum fpatii fir interjectum, in quo corpus illud non effe conceditur? Cum ideò corpus illud in &, & in &, tot fpatiis, & locorum intervallis diftet à fe, & feparetur. (ut manifestum est) quomodo sit unum; aut quomodo unitas ejus cum actuali discretione, separatione & distantia consistat, nec intellectus fingat male feriatus. Nempe hac veritas Suarefio no mayu, manifesta videbatur, (licet in re alia prolata) & affertionem oppositam ratione nulla intelligibilem reputabat. Sic enim ueras

2 Suar Metaph. ou (incoraros Suarez a. Potéstque amplius urgeri, & confirmari ratio illa depart. 2. diff . 30. fumpta ex alio mundo possibili; nam possit Deus ita creare alium mundum extra huno, fest 7 num: 3 4. ut fe'non contingerent ,nec effent contigui, fed difjuncti & diffantes: tunc ergo effet p. 56.col, 2. H. I. Dem in urroque mundo. Ergo in spatio interjetto Quia non poffunt intelligi in Deo illa dua prafentia in duobus mundis tanquam difereta. Si enim unus Angelus non

potest effe in duobus locis discretis, nisialiquo modo sit presens medio spatio, quob Bellar tom. z. modo poreft id tribui Deo qui omnino est immurabilis, maxime unus, & simplex. de fact. Euchar. Si ideo intelligi non possie, quomodo Deus unus, & simplex in locis diltantibus 1.3.6.4 p. 224. effet, li non fit in spatio medio; (quod recte afferit Suare?) tum nec intelligipofsol. 1. 2. 6 ib. fit quomodo corpus Chrifti, unum cum fit, in locis diftantibus effe poffit, falva u-5.3 P. 322 col, v. nitate, ita ut in fpatio interjecto non fit.

Sed huic argumento responder Bellarminus, b Sic, ad illud de unitate, jam antea A.B.C.D. Ide Parfon: afferit responfum eft, unitarem effentialem rei non pendere ex unitate loci : cum prius fit rem effe unam, quam effe in loco ; fed pendere ab internis fui principiis. Et ficut in Revisione 10 d. Publ c. 3. Deus, & anima rationalis funt in diversis locis, unitate eorum non obstante, fic poffit corpus Chrifti effe in pluribus locis, falva ejus unitate. His similia haber fob: 3.27.P 174

de Lugo in Collegio Romano Societatis Jesu Theologia professor, de Sacrament

Eucharift. difb. 5. Seft. 1. 6 alii.

Scilicer minutiz ha funt, in argumenti priùs politi folutionem, vel verifimilem Refell, nequaquam valirura. Nam s. cum dicit Bellarm, Quodunitas effentialis non dependet à loco, Ergo non repugnat corpus unum esse simul in duobus locis; mera est inconsequentia, & effatum & mego dioruony, Nam pari rationis analogia & ego arquerems unitas rei effentialis non dependet à tempore, cum prius fit remeffe, quam in tempore elle. Ergo non repugnat rem unam elle in diverhs temporibus fimul, Sed hanc confequentiam negat Bellarminus, & jufte. Ergo & illam etiam negaret. Et tum fic regero : rem unam & eandem numero effe fimul in præterito, & futuro, feu in divertis temporibus repugnat, (iplo fatente ) Ergo rem candem numero elle simul in locis distantibus repugnat. Non enim magis repugnat duo tempora distantia respectu durationis, coincidere, & codem subjecto temporario simul ineffe : qu'àm duo spatia distantia eidem locate simul ineffe. Nam 1. Duo spatia diversa, seu ubicationes duz adeo essentialiter distant, ut nec per potentiam divinam, vel uniri poffint, vel distantia earum minui; ut nervose probat Pet, Hurtado de Mendor diff. phy (. 14. felt. 2: num 8. pag 461. Ica ut non minus repugnat duo spatia distantia uniri in codem numero locato; quam duo tempora distantia uniri in eodem subje do temporario. At hoc posterius est in confesso impossibile. Ergo & prius, 2. Cum dicit Deum & animam rationalem simul esse in locis diversis, & tamen ex hoc non tollitur corum unitas. Dico 1. Animam rationalem non effe fimul in duobus locistora, ut facile effet demonstrari, modo hujus effet loci opus. aut penfi. 2. Sed hoc dato, nempe animam effe totam in capite & pede, ficut Deus est torus in celo, & terra, & in omni loco: tamen adhuc instantia ha sunt omnimodò incongruæ. Cùm manifestum sir, quod nec Deus Opr. Max : nec anima rationalis ita funt in locis divertis, ut non fint in spatio medio, Nam 1, Anima (hoc enim pro prælenti dabimus ) eft tota in capite, & tota in pede : led ita ut etiam fic in toto Spatio inter caput & pedes interjecto. 2. Deus Opt. Max. eft totus in colo. totusin terra, ita tamen ut fit etiam in mediofpatio : cum fit abfolute impossibile. ut sit spatium illum quoda au non occupat divina immensitas. Ex quibus patet. quam absurda sit Bellarmini inconsequentia : Deus est in pluribus locis simul, ita preciam fit in spatio to o interjecto. ) Ergo corpus potest effe in pluribus simul (licer in spatio medio non sit, ) Sed regerit Bellarmin 1. manu ableista potest Deus fervare animam in manu ablciffa, z què ac prius in manu unita corpori. Nimirum. mera hac est petitio principii, & An Lis 7 cu apan (ut cim philosopho loquar ) cum æque impossibile effe pronuntiamus, ut anima una fit in locis distantibus unitate fervata. Ac ut corpus unum sit modo suo in pluribus. 2. Dicit, posse Deum alium mundit extra hunc creare, qui ab hoc diftaret. E. possit Deus salté esse in locis diftantibus. Resp. Fateor posse Deum Opt. Max, alium mundum omnipotentissima facilitate, extra hunc creare, 2. Fateor Deum effe huic mundo noviter producto, intime præfentem. Sed tum quæro à Bellarmino, an putat Deum ita effe in mundo illo nuper producto, ut fit etiam in spatio inter istos mundos interjecto ? Si ita, tum manifestum erithocesse ser wees Alovor, nihil adremillam pro qua urger. Siquidem ineptum effet, ita collationem instituere; Deus porest este in duobus mundis distantibus, ita ut simul sit in spatio interjecto. Ergo potest corpus esse in locis duobus diftantibus, ita ut non fit in spatio medio: Hocenim oftensurus erat Bellarminus, XXXX 3

Bellarminas, nempe non repugnare unum corpus fic effe in locis diftantibus, ne non fit in fpatio interjecto. At in hujus dogmatis evidentiam, dicere Deum polle effe in mundis difficis, ica uretiam fit in fpatio interjecto, ineptum effet manifeffe.

7,0110.5

cel, 2,

& incongruum. 2. Vel putar Bellarminus Deum ita effe in mundo illo distantia ut non fein fpario interiecto: (quod urgere videtur, quodque folum in rem fuam facir) & fries, tum effatum hoc Bellarmini erit aperte impium ; cum ex hoc ablolura Dei immensitas directe evertitur. Siquidem fi fit spatium ullum inter mundosillos interiectum in quo Deus non eft, absolute immensus non eft, Cum immenlitas (ut luprà demonstravimus) essentialiter, & intrinsece dicit præsentiam intimam ad fparium omne quodcunque. Ex hisided manifestum erit instantias illas de Deo. & anima rationali, omnimodo effeincongruas, ad oftendendum quod corpus unum (falvaunitate numerica) poffit effein locis diffantibus, ita ur non fie in fpario medio. Nam hoc conceffo, quod Deus, & anima rationalis fint in locis diftantibus, tamen manifestum ett, quod etiam in omni spatio inter locos illos interjetto infunt. 2, Si ideo concedatur, idem corpus effe poffe fimul Oxonie, & Rome : lequetur necestario idem numero corpus à ferplo diftare : At hoc omnino \* Fran Suar. in impossibile : Erzo & illud. Dieit Suareq 2, quod non repugnat idem numero cor-3 part. Aquin. pus à leiplo diff ire in hac ubicatione, in quantum est in alia ubicatione. At qu'am dip. 48. fed. 4. abfurdum fir, & ab omni fobrio fenfu abhortens, ut idem corpus numericum a inresponi ad 2. seiplo distaret, nullus non videat, cui sanum sinciput, & apriat opevés. Certe tales vid Joh de Lu- ineptias, nec fommaffet fuarez, nedum ferio fcripfiffet, nih in monftrofi illius go Hi/pal: de dogmatisde transubstanti tione patrocinium, ingenium magnum indigne manci-Sacram: Eucha- paffeei . Sed rurfus, ur fie ubicatio duplex, ubi ubicatum effe numerice unum,eft rift: dif. s. fett. omnino impoffibile r cum unicas ubicationis, ab unicate ubicati (date veniam Ma-1,8,10, p,256. nes Ciceroniani, nam de dogmate ulque adeò superlative incongruo, congrue no loquipoffumus Ineceffario dependet. Nam ficut impossibile eft, ut ubicatio fit una, ubiduplex eft ubicatum, quorum unum ab altero diftat, Sicimpoffibile eft ut abicatio fit duplex feu ur duz fint ubicationes à le invicem diftantes, ubiubicatum el simpliciter, & pumerice unum. 3. Sed hanc Suarefii Philosophiam non probat ouboux o fuus foban: de Lugo Professor Theologia Societatis Jesu in Coll Roma. no : Negat enim ( idque juite ) corpus numerice unum à feiplodiftare poffe. diff. s de Sacramento Eucharift fed. 1, n. 20. pag. 256. Et probat, Quia diffan tia dicit diffintionem duorum que diffant, &c. Nempe hocrecte, cum impollibile fit, ut fit diftantia, & non fint aliqua que diftant. Et jam fublumo. Ar carpus Chrifti feffet Oxoniz, & Romz, à leiplo diftaret ; cum ided ( ut recte Fob. de de Lugo) ad diftantiam neceffario requiruntur duo que diftent, fequetur corpus Chriti (fi afeipfo difter) effe duo, (cum inter unum, & idem diftantia non intercedat ) Et per confequens, corpus Christi numericum erit unum & non unum: Quod erat demonstrandum. Quod autem in tali colu corpus Christi à feiplo diftaret; manifestum duco: Nam in hoc diagrammate a\_\_\_b\_\_c fit d. [patium Rome quod corpus Christi (quod ibi effe Supponitur) occupat & c. spatium Oxo. niæ, quod idem Christi corpus, pro supposita sua moduronia, etiam occupar, Quo polito manifestumerit, quod spatium 4, diftet à spatioc. Ergo, dico ego quod corpus Christi in Spatio 4. Oxoniz, distabit à scipso in spatio c, Romz. Nam fispatium Romz, & Spatium Oxoniz diftent, neceffe eft ut ea que in iftis Spatus funt etiam diffens. At f corpus Chrifti Oxoniæ diffaret à feiplo Roma, ( quod ita effe demonstravimus)

monstravimus) tum numericum Christi corpus erit duo, (fatente Johan: de Lugo) & per confequens, idem corpus numericum erit unum, & duo ; hoc eft unum , & non unum : (duo enim non funt unum) hoc autem est manifeste contradictorium.

Quod erat demonstrandum.

2. Quod corpus idem numero, eodem tempore, habeat visum, & non habeat. contradictionem implicat. At hoc dogmate admiffo, nempe idem corpus numero. posse simul esse in duobus locis hoc sequetur, Ergo, Propositio prima est per se manifelta. Secunda fic oftenditur : Scil: corpus Petri, v. g. Oxonie & Rome: Dico. quod corpus Petri Rome possit visum amittere, aliquo oculos ejus effodiente : & Oxonie non amittere, nullo nempe violentiam ei ullam inferente : Ergo. Nam Supponamus aliquem oculos petri Rome existentis effodere, (violentia nulla petro Oxonia existenti illara) tum quero, an Petrus Oxonia existens amittat visum. vel non? Si non, tum manifestum erit Petrum fimul, & semel effe videns, & non videns : Quia supponitur oculos ejas Rome erui, ita ut Oxonie non eruantur, nec amittat vilum. At hinc contradictio lequitur manifesta ; nempe, eundem numero Petrum fimul hibere vilum, & non habere. 2. Vel dicendum eft, Quod fiquis oculos Petri Rome existentis erueret, quod Petrus Oxonie etiam oculos amitreret, & fic utrobique effet cœcus. At hoc dici congrue non possit, ulla rationis verisimilitudine. Nam à quo principio oculis privaretur Petrus Oxonis existens, non à principio aliquo Oxonia existente; Quia supponitur quod Oxonia violentiam nullam patitur, à principio aliquo Oxonia existente. Non à principio aliquo Rome existente, hoc est, agens illud quod oculos Petri Rome existententis eruat. oculos petri Oxonia existentis non cruar. Quomodo enim vel fingi possit, aliquod agens Rome existens, posse Petrum Oxonia existencem oculis privare? Sed dicunt aliqui \*, Quod hoc non est contradictorium, ut Petrus in ordine ad locos \* Vid: Antonis diverfos fit, & videns, & cœcus : Quia contradictio deber effe ad idem, de codem, Ruy in Phyl: pro codem tempore, & pro codem loco. Cumideo in hoc calu Perrus supponitur lib.4, tran: de effe cœcus Rome, & non cœcus Oxonia , non erit contradictio, quia non eft re- natura Loci. Specu ejusdem loci. Reff: Scil: nugz he funt in argumenti solutionem proba- quest: 7. 18. bilitate nulla adducta : nam vilus, & coecitas sunt attributa absoluta, que ho- pag. 487. fubjecto, fit contradictoria, non requiritur, ut fit pro codem loco. Quod & afferit Ruvio loco citato, num: 80. pag. 487. Et nervole probat; actum non agam, qui vellet, illum videat. Aliter ideo respondet Ruvio ibid: num:83. pag. 489. Quot in tali casu, possit corpus in uno loco amittere visum', per actionem alicujus agentii contrarii circa ipsum, & non amittere in alio loco; sed utrobique effet privatus vi/a, utrobique cacur. Refp: Milera ingenii in ablurdi dogmans patrocinium jurati, fervitus! quis enim unquam credidifier Philosophum judicio magnum ufque adeo dougart, & ab omni ratione fobria abhorrentia, ferio protulife? Sic enim ille : Postit in uno loco visum amittere, & non in alio ; sed utrobique foret privatu vifu, utrobique cacus. At hic fobrium quemvis appello judicem, quomodo possir corpus effe cœcum in loca illo, ubi vilum non amient? An possir Petrus vila privari, & vilum non amittere? certe necesse eft, ut wilum priùs inexistentem, fi non amittat, habeat : At ut corpusaliquod fit cocum, & vilu privatum, ctiam dum visum habeat, contradictionem manifestam implicat. At inquies, si corpus Roma visum amittat, aliquooculos ejus effodiente; necesse est, ut etiam idem cor-

Pus Oxonia existens, etiam visum amittat: Ratio est, quia corpus Roma, & Oxonia supponitur esse numerice idem; & ideo qui oculum Petri Roma tollit; tollit & Oxonia, cum est idem oculus numerice. Resp: 1, singi non possit quomodo agens Rema oculum Petri Oxonia existentis tollat. 2, Sed hoc mitto, experientia ipsa quotidiana exceptione omni major, testatur hoc non sieri. Nam consecretur Bucharistia Roma, & Oxonia; tum manifestum est, & in confesso, quod corpus Christi numericum est simul Rome, & Oxonia; tum si corpus Christi Rome moveatur, si in frusta cultello dividatur, si in os impositum comedatur; tamen manifestum est, quod idem corpus Oxonia existens, (ex thesi sua) nec moverut, nec cultello dividitur, nec comeditur. Et perconsequens impossibile erit, corpus Oxonia existens visum amittere, ex eo quod idem corpus Rome existens oculis privatur. Sit ideo ratio tertia hace.

Ratio 3.

3. Idem corpus numero, codem tempore simul effe & non effe , est absolute impossibile, & contradictionem implicat manifeltam. Ita Suarez in 3. partem, queft: 85. diffut: 47. fest: 5. Conimb: in 4. lib. Phyf: cap. 1. Halenf. 4. parts queft: 44. memb: 7: Major. in 4. dift: 10, queft: 4. Et ali apud Ruv: in 4 Phys: queft:7. mm: 77. pag: 486. Quod & evincit Ruvio ibid: num:79. 80. Acex hoc dogmate, de corpore uno locis pluribus existente, hoc sequerur : Erzo contradictorium erit, idem corpus locis diverfis ineffe . & per confequens absolute imposfibile. Affump: fic evincitur. Sit Petrus Rome, & Oxonie; dico poffe Petrum Rome occidi gladio, ita ut moriatur ; & interim Oxonie violentiam nullam patiatur. Et per consequens Petrus, corpus nempe idem numero, codem tempore erit homo & non homo; Erit homo Oxonie, (ubi non acciditur) & non homo Rome, (ubi supponitur illum occidi) quia homo mortuus non est home. Er quod hoc fit manifelte contradictorium, petrum fimul, & femel effe hominem, & non effe bominem. (uteunque fit in ordine ad locos diversos) optime evincit Zuvio, ubi Supra, num 80. pag. 487. Et tandem ibid: num: 8 3. pag. 489. dicit petrum poffe occidi in uno loco, & non in alio, fed utrobique moreretur. At hec medicina elt elt morbo pejor . & ablurdiùs incongrua, (si fieri possir) & evidentiùs, Nam in cafu predicto, cum fatetur Ruvio, quod petrus atrobique moreretur, tamen folym in uno loco secideretor. Quero an urrobique per occisionem moriatur, vel non? Si prius, tum evidenter lequitur Petrum illic mori per occisionem, ubi non occiditur. At hac est evidenter absurdum : Ergo. Si posterius, nempe si non moriatur per occidonem utrobique; tum quaro, à qua caufa fit quod morratur, ubi non occidieut? verbi gratia; Petrus eft fimul Rome, & Oxonie; jam fupponitur illum, nechic, necillic intemperiem ullam pati ab interno. 2. Quod Rome folum oc-ciditur, & Oxonie violentiam nullam pariatur externam. Hic dicit Ruvio, quod occiditur folum Rome, led moritur etiam Oxonie. At hoc impossibile eff ; cum supponitur causam mortis nullam elle, nec ab interno, nec externo, excepta occihoner Ergo. Si moriatur utrobique necesse eft, ut occidatur utrobique, (quod negat Ravio) cum supponitur causam mortis aliam nullam effe, nec ab interno. necab externo. Hoc etiam ab experientia supradicta ericadhuc evidentius; Quia fi panis Sacramentalis confecretur Rome, & Oxonie, fi panis ille confecratus (fub cuius specie ipsum Christi corpus contineri supponitur) moveatur, populo diffribuarur, comedatur, comburatur Rome, vel aliud quodeunque patiatur, tamen manifestum est, quod corpus Christi idem numero (ur supponitur) Oxonie; mutationem nullam fubit. Et hoc fignum evidens erit, vel corpus in altari Rome, & Oxonie

non effe idem ; vel fi fit idem, poffe deftrui Roma, ita ut tamen idem numero manest Oxoniz. Quorum prius est illud quod probare intendimus, posterius contra dictionem implicat manifestam; fiplis etiam fatentibus:) Quod erat demonftrandum.

4. Faretur Johan: de Lugo, de Sacram: Eucharift: diffut; 2. num: 25-feff: 2. Ratio & num: 35. pag. 259. Col. 1. & reliqui ; Quod neceffarium eft, ur in tali cafu, prefentiam localem quam corpus habet in uno loco, non habeat in alio. Quod corum pronuntiatum veriffimum eft, & non neganda rationis folidz evidentia demon-Arabile, modo ultro non concederent. Ex concessis igitur sic arguo : Corpus Chrifti Romz, & Oxoniz przfentiam localem habet duplicem. Ergo, & effentiam duplicem: & per confequent, non est idem numero corpus Oxoniz, & Remz. Cum quod est numerice unum essentiam duplicem non habet. Consequen: primam fic evinco: essentia locati, & præsentia ad spatium sunt realizer idem: Ergo si corpus idem numero in diversis locis habet diversam præsentiam ad soatium, habebit etiam effentiam diversam in talibus spatiis. Anteced: Quia corpus per ipfum fuum effe præfcife. (omni reali alio quocunque, aut modali exclufo) eff fpatio præfens, & per confequens, præfentia ad fpatium non erit diftin ta ab effentia corporis, quod dicitur præsens. Patet 1. Quia fi Deus corpus aliquod organicum crearet, ita ut folum ipfum ejus effe produceret, alio nullo, vel reali, vel modali producto: rum dico quod corpus illud fic productum, ex vi effentiz, (fine alio quocunque superaddito) effet spatio in quo creatur præsens : (cum absolute impossibile fit, ut corpus aliquod in spatio fit actu, & ei præsens non fit: ) Et per confequens, præfentia ejus ab effentia non efit diftinda. Etideo fi præfentia fit duplex, effentia etiam erit doplex, quod erat dicendum, 2. Si Deus annihilaret omnia que funt in petro, fola effentia ejus corporea relicta, ita ut aliud nihil fit, mifi effentia corporea Petri in spatio reliquum ! (quod Deum facillime posse nullus dubitat.) Tum dico, quod rali calu manifestum est, quod corpus petri spatio illo infie: Ergo eriam quod præsens sit. Quia impossibile est corpus aliquod spatio ineste . & ei prziens non effe. At cum in hoc cafu nihil fit, ex quo dici poffit prziens, nifi plum effe Petri, manifestum erit prafentiam ejus ad spatium, & effentiam non 3. Eadem eft ratio præfentiz corporis ad rempus respectu durationis : & ad sparium respectu locationis: at corpus ex vi essentiz, nullo simpliciter superaddito, cum elt, tempori præsens eft : Ergo corpus ex vi essentiz, fine alio superaddito, cum ell, spatio præsens est. Asiumps Quia corpus ex eo præscise. quod hac hora eft. ci præfens eft, fine alio quocunque superaddito; cum tempori ineffe actu, & ei præsens non effe fit penitus impossibile. Et per consequens, fi corpus ex vi effentiz, nullo superaddito, sit pratens tempori, in ratione durationis v cur non idem corpus ex vi effentiz nullo sugeraddito, erit przsens spatio, respecto locarionis? At hoe concesso manifestum erit essentiam, & prasentiam esse realiter idem. Et per consequens, si idem corpus diversis locis existens habeat ræfenciam diverfam, (quod non folum concedunt, fed neceffarium effe afferunt) habebit etiam effentiam diversam. Et sic idem numero non erit idem numero : quod manifeste implicat; Ergo.

5. Vafquer in 2, part: difput: 189. fic urget; fi idem corpus, vel de potentia Dei absoluta effet in pluribus locis simul : tum supponamus lapidem eundem Poni in loco duplici extra centrum, in aperto aere: tum quero, an lapis ita politus

pollit

vere versus centrum, vel non. Quod non possir, nec fingi possi: lasidem, corpus naturaliter grave, in aperto aere existen-Lapis ante ejus politionem in diverlis locis, ex natura lua, inrali, & absolută in centrum propendebat, & fi in aere aperto effet. hoc facieteum est in divertis locis, cum apud iplos in confesso en inclinationes naturales & attributa corporis absoluta ei competete in diocispolito. 2. Si dicas quod lapis ita in duobus locis politus pollir naturalivere verfus centrum : tum evidenter sequetur, lapidem posse naturaliter acedus presentias à se invicem diffantes : At hoc absolute impossibile recte Forgree, ut idem numero corpus haberet virtutem naturalem ad prefenti as diffances producendum. Ergo. 3. Sit superficies terræ a.b. jam supra banc serra superficiem ponarur idem numero corpus in c. d. & e.

locis secundum sub, & suprà ordinatis. Tum quiescat hoc corpus in & loco medio : & idem corpus in & descendar verfus d. & idem ine. deorfum verfus terra fuperficiem 4. b. fe-I ratur. Hic manifeltum eft idem numero corpus dum quielcir in dad leiplum accedere in c. ( quod lupponitur descendere ) à leiplo recedere in e quod etiam supponitur descendere versus a. b. terra superficiem, Ex quibus sequerur idem numero corpus, dum quiescit, posse ad seipsum movendo accedere, & fimul à seipso recedere longitis. At hecommia superlative contradictoria. Ergò & Alud ex quo lequantur. Huic argumento solutionem longa ineptiarum ambage comminiscitut Job: de Lugo (De Sacram: Eucharift, diff 5. fect. 1. num: 24. 35. 26. (46 per. 257.) talem nempe quam nec refellere dignabor, nec proponere : ne fiferio abfurdis fuis inconfequentiis responderem, responsionem meruifle viderensur. Nempe veritas perpetud fibi erit confona; & ad modum circuli, pars ejus quavis supperias alteri, & firmamentum allatura est. At non ita falfitas, cujus perpetua fimul cft, & justa inforlicitas , ut libiips nunquam consentiat. Quod nullibi manifestius appareat, qu'am in prolivis Pontificiorum disputationibus, de absurda unius corporis maurome. Ubi dogmata plusquam dici poffic designem. & adver-Es cornubus pugnantia, ufque aded fidenterincruftant, ut delirare illos ex profesio crederes pouids quam differere. Dogmara (inquam) proli Cadmaz fimillima, has This amentaris in muruam futiplius perniciem armata. Aded ut de illis juste pronunriare poteras, quod olim de fimilibus Grecorum commentis magnus Antiochiz 2 Buffath: An- Archiepiscopus 2 -- viders 30 map aurois some dopos axirma G, ale se deurepe rin mediuminame Bandort G. wie punder appar il) tols, Taxesvar energes" Agnicitus Hexam pag. 7. exercav a Minhors mess de bineias a va combi Hoc eft, Leon. Allatio interprete. Nulla quippe fententia apud ipfos immota manet , femper primum oppugnante fecundo : Ita ut eos refellere nibil fit negotii cum illi proprite dog matibue evertendie Cufficiant.

tioch: Com ind

all home fire bent to be also

ending in against the

s. Valquer in s. part light 18. 2 1 N 1 2 1 1 cons. . . . decrease Dei abl be a diet in planibus for as de bie is Cl grant of the location of the state of the

. The state of the state of bourge



Benevol: lett: nonnulla qua occurrunt festinantis prati meseduam, cognoscas scio, & manu amicà sic restituas.

PAg. 4. in marg, dele Ratio 4. Ratio 5. pag. 8. in marg. pro Ratio princ. 3. lege Ratio 3. & ibid: in marg. pro Ratio 6. leg. Ratio princ. 6. pag. 10. lin. 19. pro mal: leg. malum. pag. 12. lin. 1. pro & talis leg. talis. Ibid: lin. 20. pro firmids leg. firmis. pag. 16. lin. 7. pro venenam leg. venenum. pag. 64. lin. 2. pro Deus leg. Deum. pag. 69. lin. 25. pro Deus leg. Deum. ibid: lin. 27. pro demum leg. demus. pag. 71. in marg. pro Nancirol: leg. Pancirol: &c. Errata alia, que preli in periodum anbelantis incurià passim sunt elapsa, ut cognovisse ingentum lectoris acutum arguet, se ignovisse benevolum:

